
 

 

HISTORIA BIBLII 
PRZEWODNIK PO WYSTAWIE 

 

KOCHAM BOŻE SŁOWO. CAŁE SŁOWO. SŁOWO W SŁOWO 
 
  

Eksponaty z kolekcji Dariusza i Lidii Ziarnkiewiczów 
Jelenia Góra, maj 2025 rok 



 str. 1 

Spis treści 
1. WIELKI BÓJ O SŁOWO BOŻE........................................................................................... 3 

2. ZANIM ZAPISANO PIERWSZE SŁOWO ............................................................................... 6 

3. TEKSTY POZABIBLIJNE POTWIERDZAJĄCE WYDARZENIA OPISANE W BIBLII ...................... 8 

4. TORA – PRAWO OD BOGA (XV W. P.N.E.) ...................................................................... 15 

5. KODEKS Z ALEPPO (930 N.E.) ...................................................................................... 22 

6. QUMRAN (150-68 P.N.E) .............................................................................................. 26 

7. SEPTUAGINTA (250 P.N.E) ............................................................................................ 34 

8. ORYGENES I JEGO HEXAPLA (250 N.E) ...................................................................... 37 

9. KWESTIA ŹRÓDEŁ ......................................................................................................... 38 
Stary Testament - Biblia Hebraica ........................................................................................... 38 
Nowy Testament ................................................................................................................... 39 

10. WULGATA (IV W) ........................................................................................................ 52 

11. CYRYL I METODY (863 R)........................................................................................... 57 

12. JĘZYK STARO-CERKIEWNO SŁOWIAŃSKI ....................................................................... 60 
Pierwsze manuskrypty słowiańskie .......................................................................................... 62 

13. STARO-CERKIEWNO SŁOWIAŃSKA BIBLIA OSTROGSKA (1581) ..................................... 63 

14. WALDENSI (OD 1170 DO DZIŚ) ..................................................................................... 64 

15. JAN WIKLIF (1329–1384) ......................................................................................... 69 

16. JAN HUS (1370-1415) ................................................................................................. 72 
Husyci w Polsce ..................................................................................................................... 76 

17. BIBLIA GUTENBERGA (OK. 1453-1455).................................................................... 78 

18. ERAZM Z ROTTERDAMU I TEXTUS RECEPTUS (1516) ................................................. 80 

19. MARTIN LUTER (1483-1546).................................................................................... 82 

20. OKRES REFORMACJI .................................................................................................... 85 

21. WILIAM TYNDALE (1494-1536) ................................................................................ 94 

22. TERROR WE FRANCJI ................................................................................................. 100 
Francuscy reformatorzy .................................................................................................... 102 

23. BIBLIA GENEWSKA (1560) ....................................................................................... 103 
Podział tekstu Biblii ............................................................................................................... 105 

24. HISZPANIA I BIBLIA NIEDŹWIEDZIA (1569) ................................................................ 105 

25. BIBLIA KRALICKA (1593) ........................................................................................... 108 

26. BIBLIA KRÓLA JAKUBA (1611) .................................................................................. 109 

27. BIBLIA POLIGLOTYCZNA ............................................................................................. 113 

28. PIERWSZE POLSKIE MANUSKRYPTY ............................................................................ 114 



 str. 2 

29. BIBLIA KRÓLOWEJ ZOFII (1455) ................................................................................ 122 

30. CZASY ZYGMUNTOWSKIE (1506 – 1632) ............................................................... 123 
Reformacja w Polsce ............................................................................................................. 129 

31. PIERWSZE STARODRUKI W JĘZYKU POLSKIM ............................................................... 131 

32. BIBLIA STANISŁAWA MURZYNOWSKIEGO (1551-1553) ........................................... 133 

33. JAN KOCHANOWSKI I POLSKIE PSALMY (1579) ......................................................... 136 

34. BIBLIA LEOPOLITY (1561) ........................................................................................ 139 

35. BIBLIA BRZESKA (1563) ........................................................................................... 140 

36. BRACIA POLSCY, SZYMON BUDNY I JEGO BIBLIA (1572) ........................................... 143 

37. BIBLIA JAKUBA WUJKA (1599) ................................................................................. 151 

38. BIBLIA GDAŃSKA (1632) .......................................................................................... 153 

39. XIX I XX WIEK – ROZWÓJ KRYTYKI BIBLIJNEJ .............................................................. 158 

40. BIBLIE Z CAŁEGO ŚWIATA ............................................................................................ 164 

41. DODATKI .................................................................................................................... 166 
Przykłady przekładów ........................................................................................................... 166 
Indeks chronologiczny .......................................................................................................... 175 
Chronologia Chrześcijaństwa ................................................................................................. 179 
Lista wybranych papieży ....................................................................................................... 183 
Istotne wydarzenia historyczne w regionie jeleniogórsko-jaworskim po reformacji ...................... 187 
Polecane linki z materiałem rozszerzającym zakres informacji: ................................................. 187 

 

Fot. na okładce: Wernisaż wystawy Biblii w Łomnicy k. Jeleniej Góry – 5 lipca 2022 r. 
  



 str. 3 

1. WIELKI BÓJ O SŁOWO BOŻE 
Czym dla Państwa jest Biblia? Czy jest to książka, w której zdarzają się 

poprzeplatane mitami godne uwagi życiowe rady od mądrych ludzi? Może to tylko 
publikacja o historycznym dla Żydów znaczeniu? A może uważacie Państwo, 
że Biblia to zmodyfikowane przez Żydów wcześniejsze sumeryjskie podania 
o anunnaki? A jeśli Biblia faktycznie jest tym, czym sama siebie nazywa – źródłem 
boskiego pouczenia? 

Niestety, wskutek rzekomo postępowego rozumowania, wielu teologów 
i chrześcijan tak bardzo skupia się na ludzkiej stronie Pisma Świętego, iż traktują 
je jak słowo ludzkie, a nie jak Słowo Boże. Nie odróżniają oni tego, co w Biblii jest 
zapisaną obserwacją, a co Bożym objawieniem. Jestem pełen podziwu dla ciężkiej, 
mozolnej pracy i wiedzy historyków starożytności i archeologów, ale nie trzeba być 
naukowcem, aby zauważyć jak wiele razy w przeszłości nauka się myliła. Wierzę, 
że przyjdzie czas, gdy ludzie nie będą mieli w tej kwestii już żadnych pytań poza 
jednym: Dlaczego nie uwierzyłem? 

Greckie słowo „biblia” jest liczbą mnogą od „biblos”, co znaczy księga, zwój 
(„biblion”, „bibliaridion” są zdrobnieniami od słowa „biblos”). Dziś „Biblia” kojarzy 
się już tylko z jedną księgą – Pismem Świętym. Faktycznie nie jest ona jedną księgą 
ale 66 księgami (391 Starego Testamentu i 27 Nowego Testamentu) napisanych 
przez 40 różnych autorów na przestrzeni ponad 1300 lat. Do niektórych dołączono 
także 7 ksiąg deuterokanonicznych (wtórnokanonicznych), lecz nie należą one do 
żydowskiego (palestyńskiego) kanonu Starego Testamentu, ale są dołączone do 
Septuaginty. Autorami Biblii byli królowie i książęta, poeci, myśliciele, prorocy, 
mężowie stanu, lekarze a także pasterze i rybacy, którzy podzielili się swoim 
zrozumieniem natury Boga, przyrody i rzeczywistości najlepiej, jak potrafili w ich 
czasie i miejscu.  

Dla chrześcijan, zgodnie ze słowami apostoła Pawła do Tymoteusza „Całe 
Pismo przez Boga jest natchnione i pożyteczne do nauki, do wykrywania błędów, 
do poprawy, do wychowywania w sprawiedliwości, aby człowiek Boży był 
doskonały, do wszelkiego dobrego dzieła przygotowany.” (2 Tym 3.16-17 ). 
Natchnione, ponieważ to Bóg pobudził wybranych przez siebie ludzi do spisania 
Jego przesłania. „A oznajmiam wam, bracia, że ewangelia, którą ja zwiastowałem, 
nie jest pochodzenia ludzkiego, albowiem nie otrzymałem jej od człowieka, ani 
mnie jej nie nauczono, lecz otrzymałem ją przez objawienie Jezusa Chrystusa.” – 
informuje ap. Paweł w Gal 1.11-12.  

 
1 Żydzi nieco inaczej dzielą księgi ST, dlatego mają ich tylko 24. Prorocy mniejsi to jedna księga a nie 12. 



 str. 4 

Powinniśmy zatem, chociażby ostrożnie zakładać, że Biblia to listy od Boga 
napisane do ludzi przez ludzi. Biblia dla chrześcijan jest KSIĘGĄ KSIĄG, SŁOWEM 
BOŻYM z dobrą nowiną – EWANGELIĄ – o zbawieniu przez Jezusa Chrystusa. 

Czym więc jest Biblia? 
 Sprawozdaniem o Bożym postępowaniu z ludzkością (1Kor 10.11) 
 Księgą życia – zmieniającą życie. Źródłem wiedzy potrzebnej do zbawienia 

(2Tym 3.16-17) 
 Zawiera odpowiedź na egzystencjonalne pytania człowieka: skąd się wziąłem 

i dokąd zmierzam. Odpowiedzi na to pytanie nie daje nauka (teoria ewolucji) 
ani też żadne inne księgi „objawione”. 

 Daje zrozumienie sensu cierpienia. 
 Jako jedyna księga przedstawia ideę odkupienia z łaski, za darmo. Nie trzeba 

sobie na to zasłużyć składaniem ofiar dla udobruchania bóstwa czy 
jakimkolwiek innym działaniem (Jan 3.16). 

 Posiada Boży, nie ludzki autorytet (2P 1.20-21). 
Ktoś spyta: Czy naprawdę myślisz, że przekonasz mnie do istnienia Boga 

cytując mi jakąś religijną książkę? Rzeczywiście. Żadna książka nie może sama 
o sobie zaświadczyć. Tyle, że Biblia może, bo Bóg w niej objawiony nie jest jakąś 
filozofią czy ideologią. Na podobny zarzut stawiany przez faryzeuszy, Jezus 
odpowiada:  

Jan 8.12-13: Rzekli wtedy do niego faryzeusze: Ty sam o sobie świadczysz; 
świadectwo twoje nie jest prawdziwe. Odpowiedział Jezus i rzekł im: Chociaż Ja 
sam świadczę o sobie, świadectwo moje jest prawdziwe, bo wiem, skąd przybyłem 
i dokąd idę; lecz wy nie wiecie, skąd przychodzę i dokąd idę. Warto ten rozdział 
przeczytać do końca i zadumać się nad nim. 

Bóg jest osobą, która chce dać się nam poznać. Sprawdź to proszę sceptyczny 
czytelniku2.  
 Metoda szkiełka i oka. Zastosuj jakąś zasadę biblijną (np. złotą regułę Nowego 

Testamentu: Czyń to, co chcesz, aby tobie czyniono) i wypróbuj jak działa. 
Zbadaj, jak ona sprawdzała się w życiu innych ludzi. 

 Dowód nie wprost. Jest to sposób dowodzenia twierdzeń przez wykazanie 
sprzeczności między zaprzeczeniem dowodzonej tezy a przyjętymi założeniami. 
Konkretnie, zbadaj do czego prowadzi zanegowanie jakiejś biblijnej prawdy.  

 
2 Zobacz też proszę wykład Davida Asschericka - Pięć dobrych powodów, by wierzyć Biblii: 

https://youtu.be/ousMH71CvwI 



 str. 5 

 Metoda historyczna. Biblia to wiarygodne źródło historyczne, potwierdzone 
przez badania archeologiczne. Narodziny Chrystusa były przełomowym 
wydarzeniem, co uznano wprowadzeniem nowej „naszej ery”. Według 
współczesnych rankingów, Jezus jest tą osobą, która miała największy wpływ 
na dzieje świata. 

 Powszechność Biblii. Żaden starożytny rękopis nie został do dziś tak wiernie 
zachowany w takiej ilości kopii, pomimo że czyniono wszelkie próby, aby nie był 
on upowszechniany. Czy to nie jest zastanawiające, że starożytne pisma jakiegoś 
tam stosunkowo niewielkiego narodu, stały się znane i wciąż żywe na świecie?  

 Spójność. Czterdziestu autorów różniących się wykształceniem, pochodzeniem, 
doświadczeniem życiowym, którzy pisali swoje księgi na przestrzeni wielu 
wieków (od XIII w. p.n.e), a jednak stworzyli jednorodną narrację. Główną 
narracją, przewijającą się przez wszystkie księgi Biblii, od Księgi Rodzaju po 
Apokalipsę, jest wielki bój pomiędzy dobrem i złem, pomiędzy Bogiem 
i szatanem, a planeta Ziemia oraz serca jej mieszkańców są areną tego 
kosmicznego boju. Nie jest trudno zauważyć, że bój taki jest osnową 
rzeczywistości, w której żyjemy, nawet jeśli do końca tego nie rozumiemy. Świat 
wygląda jak pole bitwy, bo jest polem bitwy. Obrazowo taki stan rzeczy 
pokazano w sadze George’a Lucasa „Gwiezdne wojny”. Prawdopodobnie nikt 
z ludzi nie jest w stanie wyobrazić sobie wspanialszego finału tej wojny od tego, 
że Bóg, władca i stwórca wszechświata, cierpiał i umarł, aby uratować człowieka 
od wiecznej śmierci. Czy jest człowiek, który nie pragnąłby żyć wiecznie? 

 Obiektywność. Autorzy ksiąg często przedstawiali siebie w niekorzystnym 
świetle, co nie pasuje do ludzkiej mentalności. Dlaczego nie liczyli się z własnym 
prestiżem ani z opinią władz? Mówi się, że inteligentny człowiek uczy się na 
własnych błędach, ale człowiek mądry uczy się na błędach innych ludzi. Może 
dlatego Biblia jest tak pełna opisów ludzkich błędów i ich konsekwencji?  

 Świadectwo życia. W przeszłości ludzie trzymali się Słowa Bożego, choć 
w zamian doznawali szyderstw i prześladowań. Świadczy o tym także wiele 
pozabiblijnych źródeł historycznych. 

 Test prawdopodobieństwa. Proroctwa, które wypełniają się z zadziwiającą 
precyzją (Iz 46.9-10; J 14.29). W Biblii jest około 2500 proroctw, z których 
około 2000 już się wypełniło, i to bezbłędnie, co do joty. Szczegółowość 
proroctw jest imponująca. Każdy matematyk przyzna, że o ile jest możliwe 
przypadkowe spełnienie się każdego z tych proroctw oddzielnie, o tyle nie jest 
możliwym, aby wszystkie te proroctwa mogły wypełnić się razem. Ponieważ 
większość z nich jest wzajemnie niezależnych, prawdopodobieństwo ich 



 str. 6 

równoczesnego przypadkowego spełnienia jest mniejsze niż jeden do 102000! 
A zatem, proroctwa te musiały zostać spisane po zaistniałych wydarzeniach 
(są zapisem kronikarskim) – sugerują sceptyczni naukowcy. Odkrycie z Qumran 
obaliło tą tezę. 

Wystawa historii Biblii pomoże Ci, drogi czytelniku znaleźć odpowiedzi na 
poruszone wyżej kwestie. To nie taka sobie zwykła wystawa. To historia świata od 
jego stworzenia. Zauważ jak w tej historii wielką rolę odgrywało i odgrywa Słowo 
Boga. Jest ono albo przedmiotem uwielbienia albo narzędziem służącym do 
manipulacji. 

O żadną inną książkę w historii ziemi nie toczy się taki zażarty bój. Bóg 
podarował ją ludziom, aby oświetlała im powrotną drogę do Raju. Podarował nam 
księgę ukazującą sens naszej ziemskiej pielgrzymki. Jednak są siły ciemności, 
którym nie jest to na rękę. Śledząc historię Biblii poznacie Państwo przebieg tego 
boju, jego strony oraz metody jakimi się one posługują. Poznacie bohaterów, 
którzy wciągnięci przez studiowanie słowa Bożego zmieniają swe życie całkowicie 
powierzając je Bogu. 

Bój o słowo Boże to nie tylko historia – to teraźniejszość. Siły ciemności 
stosują podobne, sprawdzone przez wieki metody. Poznajmy je i uczmy się jak nie 
dać się odwieść od prowadzącej do wąskiej bramy drogi Jezusa. Jedynej drogi. 

Jr 9,22-23: 22Tak mówi Pan: Niech się nie chlubi mędrzec swoją mądrością 
i niech się nie chlubi mocarz swoją mocą, niech się nie chlubi bogacz swoim 
bogactwem! 23Lecz kto chce się chlubić, niech się chlubi tym, że jest rozumny i 
wie o mnie, iż Ja, Pan, czynię miłosierdzie, prawo i sprawiedliwość na ziemi, 
gdyż w nich mam upodobanie - mówi Pan. 

2. ZANIM ZAPISANO PIERWSZE SŁOWO 
Począwszy od Adama Słowo od Pana przekazywane było ustnie. Adam, który 

żył 930 lat, opowiadał o raju i o stworzeniu ziemi swoim dzieciom, wnukom, 
prawnukom i kolejnym potomkom. Jednym z tych potomków był Metuszelech 
(969 lat), dziadek Noego (950 lat). Jeden z synów Noego – Sem (po potopie mógł 
być nazwany Melchisedekiem3), który przeżył 600 lat, mógł opowiadać usłyszane 
od przodków dzieje świata, a z własnego doświadczenia - o świecie 
przedpotopowym, także i Abrahamowi.  Zobacz diagram: Chronologiczna mapa 
historii świata: https://sklep.fzz.pl/mapa-historii-swiata - Fundacja Źródła Życia. 

 
3 Melchisedek (Gen 14.18; Ps 110.4; Hbr 7.1-4) 



 str. 7 

Jednak podczas 400-letniego pobytu Hebrajczyków w Egipcie, pod presją 
lokalnych wierzeń i religii, ich ustna tradycja mogła się istotnie zatrzeć. Bóg uznał 
za potrzebne spisanie Jego przekazu do ludzi. Sam osobiście swoim palcem, 
napisał pierwsze słowa – Dekalog – na kamiennych tablicach z góry Synaj. 
Potem powołał Mojżesza do kontynuacji zadania spisywania prawa 
i historii swego ludu. 

Chęć utrwalania idei i wydarzeń od zawsze poruszała człowieka. Około 3500 r. 
p.n.e. w sumeryjskim mieście Ur (Irak) powstało pismo piktograficzne 
(obrazkowe). Egipskie HIEROGLIFY istniały już około 3000 r. p.n.e. Odkrycie 
KAMIENIA Z ROSETTY (ok. 114x72x28 cm) umożliwiło w 1799 roku Francuzowi 
Champollionowi rozszyfrowanie hieroglifów. Dwujęzyczna inskrypcja (zapisany 
w trzech systemach pisma – po egipsku: hieroglifami i pismem demotycznym 
oraz po grecku) pochodzi z 196 r. p.n.e.  

Pismo demotyczne (pismo ludowe, codziennego użytku) stosowane także 
w Egipcie od VII w p.n.e do szybkiego zapisu tekstów prawniczych, literackich, 
naukowych. Wyparło ono stosowane wcześniej pismo hieratyczne (uproszczone 
hieroglify). Same zaś hieroglify były zbyt skomplikowane do użytku powszechnego 
i używano ich jedynie do tekstów świętych. 

Około 2900 r. p.n.e. Sumerowie opracowali PISMO KLINOWE, które zostało 
przyjęte przez inne ludy i było używane przez ponad 1200 lat. Pochodzenie tego 
pisma przypisuje się legendarnemu królowi o imieniu SARGON, władającemu 
w imperium, którego stolicą było legendarne miasto AKAD. 

Tabliczka gliniana była w tym czasie najważniejszym materiałem 
piśmienniczym. Znaki były odciskane w miękkiej glinie za pomocą spiczastej części 
trzciny i utwardzane przez wypalanie. 

W muzeach i na uniwersytetach całego świata znajduje się około pół miliona 
glinianych tabliczek z pismem klinowym. Najstarsze datuje się na trzecie tysiąclecie 
przed Chrystusem. Większość z nich nie została dotychczas odczytana. 

Około 1800 r. p.n.e. w Fenicji opracowano alfabet. Składał się on z 22 liter - 
tylko ze spółgłosek. Alfabet szybko znalazł szerokie zastosowanie w regionie 
śródziemnomorskim. Dotarł także do Grecji, gdzie po uzupełnieniu samogłoskami, 
stał się podstawą używanego do dziś alfabetu łacińskiego. Najstarsze zachowane 
słowa zapisane alfabetem fenickim znaleziono w 2017 roku wyryte na małym 
grzebieniu z kości słoniowej. Tekst zawiera “klątwę” skierowaną przeciwko 
wszom. Na grzebieniu jest 17 fenickich liter. Tworzą one siedem słów w języku 
kananejskim, które składają się na zdanie: “Niech ten kieł wykorzeni wszy z włosów 



 str. 8 

i brody”. Napis datowany jest na XVII w p.n.e. Artefakt odkopano w Lachisz, 
starożytnym mieście kananejskim, leżącym ok. 40 km od Jerozolimy.  

Najstarszy znany zapis pełnego alfabetu hebrajskiego zawiera odkryty w lipcu 
2005 roku Kamień z Tel4 Zajit. Ma on wymiary ok. 37,5×27×15,7 cm. Zawiera 
inskrypcję datowaną na X wiek p.n.e. (zgodnie z biblijną chronologią przypadający 
na okres panowania króla Salomona). Inskrypcja ta stanowi ważny element 
w debacie dotyczącej historii regionu oraz umiejętności czytania i pisania na 
Bliskim Wschodzie w X wieku p.n.e. 

Alfabet hebrajski składa się z 22 liter. Jest to alfabet spółgłoskowy co znaczy, 
że wszystkie 22 litery w alfabecie hebrajskim są spółgłoskami. Cztery z nich mogą 
jednak występować w roli samogłosek (alef, he, waw, jod). Pięć liter (kaf, mem, 
nun, pe, cade) przyjmuje na końcu wyrazu inną graficznie formę, tzw. formę 
końcową. Nie rozróżnia się liter wielkich i małych. Kierunek pisma: od prawej do 
lewej. Język hebrajski przejął ten rodzaj pisma między IV a II w. p.n.e. (w miejsce 
wcześniej używanego alfabetu paleohebrajskiego będącego odmianą fenickiego). 

Polecane linki  z materiałem rozszerzającym zakres informacji:  
Dr hab. Marek Stępień. Kim byli Sumerowie i Akadowie? Mezopotamia w IV i III tysiącleciu p.n.e. 

https://youtu.be/1ahvfBqhbHw 

3. TEKSTY POZABIBLIJNE POTWIERDZAJĄCE WYDARZENIA 

OPISANE W BIBLII 
Biblia góruje nad mitami starodawnych ludów, gdyż podaje bardziej 

logiczne i  kompleksowe wytłumaczenie wielu historycznie 
potwierdzonych faktów. Ludzie i  miejsca, o których wspomina Biblia, 
naprawdę istniały! Imiona i nazwy miejsc wymienione w Biblii  są 
prawdziwe. Wydarzenia opisane w Biblii  to nie mity – mają one 
archeologiczne potwierdzenie.  

Enuma elisz – Babiloński poemat o stworzeniu świata – napisany w języku 
akadyjskim, nazwany tak od rozpoczynających go słów, które znaczą Gdy w górze... 
Pierwotny tekst tego eposu pochodzi prawdopodobnie z końca II tysiąclecia p.n.e. 
Epos został napisany na siedmiu glinianych tabliczkach. Kosmogonia babilońska 
zaczyna się od walki bogów, z której zwycięzcą zostaje Marduk (tablice I -IV). 
Tablica V mówi o stworzeniu nieba i ziemi. W tablicy VI czytamy: 

Marduk postanowił stworzyć człowieka. Podzielił się swoim pomysłem z Ea. 
Uzyskał zgodę bogów na złożenie ofiary z Kingu, z którego krwi Ea stworzył 

 
4 Tel – stanowisko archeologiczne 



 str. 9 

pierwszych ludzi i przykazał im służyć bogom. Jako wyraz wdzięczności bogowie 
wznieśli Mardukowi świątynię w Babilonie – E-sagilę. Po ukończeniu prac urządzili 
ucztę, podczas której na niebie ustanowili łuk Marduka. Anszar, Lahmu i Lahamu 
nadali Mardukowi trzy imiona i nakazali innym bogom uczynić to samo. 

Bogowie śpiewali Mardukowi hymn, w którym wymienili 50 nadanych mu 
imion – to treść tablicy VII. Tak więc, sensem istnienia człowieka jest służyć 
panteonowi bogów z Mardukiem na czele, który rządzi całym światem. 

Niektóre fragmenty babilońskiego mitu o powstaniu świata wykazują 
podobieństwo do mitów kosmologicznych pozostałych starożytnych ludów, w tym, 
między innymi, do Księgi Rodzaju. Np. biblijny opis przejścia przez Morze 
Czerwone jest interpretowany jako kolejne nawiązanie do walki Jahwe z morskim 
smokiem (Lewiatanem), co ma być reminiscencją walki Marduka z Tiamat. 

Sumeryjska Lista Królów z około 2 000 p.n.e. opisuje ośmiu władców 
o „boskim pochodzeniu”, którzy przez 241 tysięcy 200 lat panowali nad pięcioma 
miastami Sumeru. Rządy te trwały aż do wielkiego Potopu. I tak oto Alulim 
z Eridug żył rzekomo 28 800 lat, Alalgar z Eridug – 36 000 lat, En-men-lu-ana z Bad-
Tibra – 43 200 lat, Enmengalana z Bad-Tibira – 28 800 lat, Dumuzid z Bad-Tibira – 
36 000 lat, Ensipadzidana z Larag – 28 800 lat, Enmen-durana z Imbiru – 21 000 
lat, a Ubara-Tutu z Szuruppag – 18 600 lat. Można dostrzec różne analogie 
„Sumeryjskiej Listy Królów” z Rdz 5. Ubara-Tutu wydaje się być odpowiednikiem 
Matuzalema. Obaj umierają w roku Potopu. Ojciec Ubara-Tutu – Enmen-durana 
to z kolei postać często porównywana do Henocha, który wszedł do nieba, nie 
umierając. Ponadto, w obu tych przekazach, czas życia ludzi przed potopem jest 
znacznie dłuższy niż po potopie. Biblijne teksty, w przeciwieństwie do 
sumeryjskich, w żadnym miejscu nie nadają ludziom godności bóstw.  

Epos o Gilgameszu (II tysiąclecie)– epos opisujący poszukiwanie przez 
legendarnego Gilgamesza, władcę sumeryjskiego miasta Unug (akadyjskie Uruk), 
tajemnicy nieśmiertelności. 

Najwcześniejsze znane opowieści o Gilgameszu pochodzą z okresu 
starobabilońskiego (ok. 2000–1600 p.n.e.). Najpełniejsza znana nam wersja Eposu 
o Gilgameszu – tzw. wersja standardowa – skompilowana została 
najprawdopodobniej w okresie środkowobabilońskim (XIII w. p.n.e.). Składa się 
ona z 12 tabliczek. Wersja standardowa powstała w oparciu o już istniejące wersje 
sumeryjskie i akadyjskie, które zostały ujednolicone, przeredagowane 
i rozbudowane (m.in. dodany został prolog i niektóre wątki, jak zapożyczony 
z Eposu o Atra-hasisie opis potopu). W internecie dostępne są wersje audio 
eposu. (np. https://youtu.be/gTIK71uMpJM) 



 str. 10 

Na wystawie możemy zobaczyć kopię XI tabliczki (British Museum) eposu, 
na której zawarta jest opowieść o potopie. Gilgamesz, przygnębiony śmiercią 
swego przyjaciela Enkidu, udaje się w daleką i związaną z wieloma 
niebezpieczeństwami podróż do ocalonego z potopu Ut-napisztima, aby poznać 
od niego tajemnicę nieśmiertelności. Gdy w końcu tam przybywa, Ut-napisztim 
opowiada mu historię swojego ocalenia i uzyskania życia wiecznego. 

Niech mąż z Surupaku, syn Ubartutu dom swój rozbierze i korab zbuduje. 
Porzuć mienie, szukaj życia człowiecze. Bogactwa znienawidź, duszę żywych 
zachowaj. Wprowadź w korab wszelkiej duszy nasienie, zwierząt polnych i ptaków 
niebieskich. Weź swoje zboże i wszelki majątek. Weź żonę, potomstwo i wszystkich 
krewnych. Weź biegłych w rzemiośle. Ja poślę tobie zwierzynę stepową, wszelkie 
zwierzęta, co tylko je trawę iżby u drzwi twoich czuwały. Ten korab, który masz 
uczynić niechaj ma czworokątną postać. Równe niech będą szerokość i długość. 
Jak otchłań wypukło ma być przykryty. Rzekłem do pana Ea: Nigdym nie czynił 
takiego korabia. Nakreśl mi na ziemi jego zarysy, iż bym się mógł im przyjrzeć 
i mógł korab zbudować.” 

Po długiej budowie, arka była gotowa i wkrótce spadł potop na ludzkość.  
Pękła wielka ziemia jakoby garnek. Przez dzień pierwszy południowa burza 

szaleje. Wdarła się i góry wodą pokryła. Powódź wpada na ludzi jak bitwa. Jeden 
drugiego już nie widzi i z nieba takoż ich nie dojrzeć. Bogowie sami zlękli się 
potopu.  

Po zalaniu ziemi przez wody potopu arka zatrzymuje się na górze Nisir. 
Po siedmiu dniach Ut-napisztim wypuszcza gołębia, który powraca jednak 
wyczerpany, nie mogąc znaleźć miejsca na spoczynek. Jaskółka także nie może 
znaleźć suchego lądu. Dopiero wypuszczony kruk znajduje ląd ("jadł, grzebał, 
fruwał i nie powrócił"). Przybiwszy do lądu, złożył ofiary, wypuścił wszystkie 
zwierzęta i zasadził wszystkie rośliny. Po potopie bogowie żałowali zniszczenia, 
którego się dopuścili i dlatego obdarzyli Ut-napisztima z żoną nieśmiertelnością. 
Dali oni również na nowo początek rodzajowi ludzkiemu. 

Przyczyny potopu są nieznane ("do uczynienia potopu zachęciło bogów ich 
serce"). Można natomiast wnioskować z gniewnej przemowy Ea do Enlila 
po ustaniu klęski, że stało się tak wskutek nadmiernego rozmnożenia się ludzi, 
którzy zagrażali spokojowi bogów – byli zbyt hałaśliwi.  

W odpowiedzi na błagania Gilgamesza o dar nieśmiertelności Ut-napisztim 
poddaje go próbie niespania, której ten niestety nie przechodzi. Nie może więc 
uzyskać życia wiecznego, ale Ut-napisztim pragnie mu pomóc w inny sposób: 



 str. 11 

kieruje go do miejsca, gdzie rośnie ziele, które ma właściwość przywracania 
młodości. Gilgamesz zrywa roślinę, która rośnie gdzieś na dnie otchłani, ale 
zostawia ją na brzegu, zażywając kąpieli. Zapach rośliny wyczuwa znajdujący się 
w pobliżu wąż i od razu ją połyka. 

Opis potopu (wersja sumeryjska o królu Ziusudra): 

Kultura sumeryjska to najstarsza znana dzisiaj kultura. Jest datowana 
na trzecie tysiąclecie przed Chrystusem. 

"Wszystkie niszczycielskie wichury i nawałnice sunęły razem ławą, potop 
przetoczył się wraz z nimi nad stolicami. Po siedmiu dniach i nocach, po potopie, 
który przeszedł przez kraj Sumeru, a zły wicher zakołysał arką na wielkiej wodzie, 
(bóg słońca) Utu pojawił się roztaczając światło na niebo i ziemię. Ziusudra przebił 
otwór (w ścianie) arki i dał promieniom Utu zabłysnąć w jej wnętrzu. (Wówczas) 
król Ziusudra padł na twarz przed Utu [...] Król ubił liczne woły i wiele owiec 
(na ofiarę dziękczynną)" 

Utwór kończy epilog, w którym bogowie obdarzają ocalonego z potopu 
Ziusudrę życiem wiecznym. 

Opis potopu (wersja akadyjska o  Atra-hasisie): 

Kolejną wersję opowieści o potopie odnajdujemy w akadyjskim "Eposie 
o Atra-hasisie" (tłumaczenie imienia Ziusudra na akadyjski), pochodzącym 
z okresu staro babilońskiego (XVIII-XVII w. p.n.e.). Mit ten mówi o stworzeniu 
ludzi, którzy mieli wyręczać w ciężkiej pracy buntujących się bogów5, następnie 
o zesłaniu na niesforną, nadmiernie rozmnażającą się ludzkość potopu dla 
zmniejszenia populacji oraz o uratowaniu z tej katastrofy Atra-hasisa 
z Szuruppak, jego rodziny i zwierząt. Opis potopu w "Eposie o Atra-hasisie" 
brzmi następująco: 

"Pogoda zmieniła swe oblicze, naraz w chmurach Adad zagrzmiał. Gdy tylko 
usłyszeli głos boga przynieśli asfalt, by uszczelnić wejście [do statku]. Skoro tylko 
(Atra-hasis) zamknął wejście, Adad zagrzmiał w chmurach, wiatr zawył dziko 
w swoich porywach (Atra-hasis) odciął linę, statek uwolnił. [tekst uszkodzony] 
[Nie] mógł zobaczyć brat brata, [nie] byli rozpoznawalni w katastrofie. Rzeki były 
pełne ludzkich ciał jak ważek [...] Przez siedem dni i siedem nocy szły wiatry, 

 
5 Stąd mit o kosmicznych anunnakach, synach boga Anu, którzy przybyli na ziemię z planety 

NIBIRU. Planeta ta krąży wokół słońca po orbicie, której cykl wynosi 3600 lat. Stąd policzono, 
że anunnaki wrócą na ziemię w 2025 roku. 



 str. 12 

nawałnica i (potop). [tekst uszkodzony] Bog[owie wąchali] zapach, [jak muchy] 
nad ofiarą (Atra-hasisa) się zebrali" 

Ponadto, w różnych kulturach na całym świecie zachowało się około 270 
podań o potopie (m.in. Mitologia grecka, relacje: irlandzka, skandynawska, 
indyjska, chińska, koreańska, wielu plemion afrykańskich oraz indiańskich, w tym 
Majów oraz Inków, aborygeńska). Wobec tego faktu naukowcy nie negują 
zaistnienia globalnego potopu – szukają tylko naukowych przyczyn jego powstania 
(meteor, kometa, tsunami, wybuch wulkanu, wylewy wielkich rzek, topnienie 
lodowców). Rodzi się też pytanie: czy opis potopu oraz innych wydarzeń 
przedstawionych w Księdze Rodzaju został zapożyczony z sumeryjskich podań, czy 
też może wszystkie znane nam dziś podania na ten temat spisali ludzie, którzy 
kiedyś we wspólnej przeszłości doświadczyli takiej interwencji Boga?  

Po raz pierwszy nazwa „Izrael” pojawia się na steli Merenptaha (stela 
Zwycięstwa Merenptaha lub stela Izraela) – starożytna stela pokryta reliefem 
i towarzyszącą mu inskrypcją, pochodząca z 5. roku panowania króla Merenptaha 
(ukochany przez Ptaha) syna faraona Ramzesa II. Stelę datuje się na okres 1224–
1208 p.n.e. Stella, to duża usadowiona pionowo płyta kamienna (tutaj 
318x163x31cm), z inskrypcją lub płaskorzeźbioną dekoracją. Ta została 
odnaleziona w 1896 r. podczas wykopalisk świątyni grobowej Merenptaha 
w Tebach. Faraon ten wykorzystał tablicę z inskrypcją Amenhotepa III (XV w p.n.e) 
i nakazał wyryć na niej własny dokument. Stela opiewa zwycięstwo Merenptaha 
nad koalicją zawiązaną przez Libijczyków, którzy usiłowali najechać na starożytny 
Egipt. Wśród pokonanych narodów wymienia się: „lud Ysyrial, który został 
przetrzebiony i nie ma jego nasienia”. Ysyrial został ukazany w inskrypcji jako 
naród pozbawiony własnego króla, państwa czy administracji. Niezależnie od 
sposobów interpretacji tego krótkiego zapisu, pewne jest, że w XIII wieku p.n.e. 
(czasy sędziów) w ziemi Kanaan był lud bez króla o nazwie Ysyrial. 

Stela z Tel Dan. Bazaltowa stela znaleziona podczas prac wykopaliskowych 
na stanowisku archeologicznym Tel Dan w 1993 i 1994 roku w północnym Izraelu, 
na granicy z Aramem. Stela ta pochodzi z IX wieku p.n.e. Tekst został zapisany 
w języku aramejskim. Jest to prawdopodobnie triumfalna inskrypcja, w której 
Chazael, król Aramu-Damaszku (844-800 p.n.e), chwali się swoimi zwycięstwami 
nad królem Izraela i jego sojusznikiem (2Krl 8.28-29), królem z „Domu Dawida” 
(bet dawid  ביתדוד). Zawiera ona 13 częściowo zachowanych linijek tekstu, a wśród 
nich:  

I Hadad (jedno z imion Baala) szedł przede mną [i] odszedłem od [tych] siedmiu 
[...-] -ów mojego królestwa i zabiłem [siedem]dziesięciu król[ów], którzy mieli 
tysią[ce rydwanów i tysiące jeźdźców. [I zabiłem Jorama syna [Achaba] króla 



 str. 13 

Izraela i zabiłem Ochoz]jasza syna Jorama króla z domu Dawida. I zamieniłem [ich 
miasta w ruiny i zamieniłem] ich ziemię w [pustkowie]. 

Stela stanowi najstarsze pozabiblijne źródło, w którym pojawia się imię króla 
Dawida. 

Cylindry Nabonida z Ur – cztery niewielkie cylindry gliniane 
nowobabilońskiego króla Nabonida (556–539 p.n.e.) odnalezione w 1854 roku 
przez J.E. Taylora w ruinach zigguratu w Ur dla Marduka, w południowym 
Iraku. Każdy z nich znaleziony został w jednym z czterech rogów najwyższego 
piętra zigguratu. 

Na wszystkich czterech cylindrach Nabonida z Ur znajduje się ta sama 
inskrypcja tego króla. Jest to tekst fundacyjny w którym Nabonid opisuje 
renowację świątyni. Nabonid kończy swą inskrypcję modlitwą do Sina, w której 
wzmiankowany jest Bel-szar-usur (biblijny Baltazar), pierworodny syn króla: 

Jeżeli  chodzi o mnie, Nabonida, króla Babilonu, uchroń mnie od 
grzechów przeciw twej wielkiej boskości i  przyznaj mi w darze życie 
(pełne) długich dni, a jeżeli chodzi o Bel-szar-usura , mego najstarszego 
syna, mego potomka, wlej cześć dla twej wielkiej boskości w jego serce 
aby nie popełnił  żadnych rytualnych pomyłek, niechaj nasyci się pełnią 
życia.  

Cylinder Cyrusa –walec gliniany, na którym król perski Cyrus II Wielki 
nakazał wyryć pismem klinowym napisy stanowiące jego deklarację polityczną po 
zajęciu Babilonu. 

Cylinder Cyrusa został odkryty w marcu 1879 roku podczas długiego 
programu wykopalisk w Mezopotamii przeprowadzonego dla Muzeum 
Brytyjskiego. Cylinder pełnił funkcję „napisu fundamentowego” w fundamentach 
Esagil, głównej świątyni miasta, poświęconej bogu Mardukowi (Marduk , zwany 
także Bel-Marduk, Bellus-Marduk czy Baal -Marduk - największy bóg babiloński. 
Mezopotamczycy uczynili go najstarszym synem Ea i bogini Damkiny. Pierwotnie 
bóg o drugorzędnym znaczeniu, Marduk ostatecznie wyparł Enlila (wchłonął jego 
moce) i jako najwyższy bóg panteonu osiadł w Babilonie w swoim sanktuarium 
Esagil). 

5 października 539 roku p.n.e. perskie wojska zajęły miasto Babilon, 
nie napotkawszy oporu. 29 października do miasta wkroczył sam Cyrus, 
przyjmując przy tym tytuł „król Babilonu, król Sumeru i Akkadu, król czterech 
krańców świata”. Z tej okazji w fundamentach ścian świątyni Marduka 
w Babilonie złożony został jako depozyt fundacyjny omawiany gliniany walec. 



 str. 14 

Jestem Cyrus, król świata, wielki król, potężny król,  król Babilonu, 
król Sumeru i Akadu, król czterech stron, syn Kambyzesa, wielki król, król 
Anszana, wnuk Cyrusa, wielki  król,  król Ansan, potomek Teispèsa, wielki 
król,  król Ansan, wiecznej linii  królewskiej,  której Bel i  Nabû kochają 
królewskość, której rządów pragną dla przyjemności swoich serc.  

Kiedy pokojowo wkroczyłem do Babilonu, pośród radości i szczęścia 
założyłem swój okazały dom w pałacu królewskim. Marduk, wielki pan, 
wyznaczył mi jako swoje przeznaczenie wspaniałomyślne serce 
kochającego Babilonu, a ja codziennie pracuję dla jego oddania. Moja 
ogromna armia maszerowała w pokoju na Babilon. Nie pozwoliłem nikomu 
straszyć mieszkańców Sumeru i  Akadu. Szukałem dobra miasta Babilonu 
i wszystkich jego świętych ośrodków.  

Co do obywateli  Babilonu, na których Nabonid nałożył obowiązek, 
który nie był wolą bogów i [.. .] ledwie odpowiadał [obywatelom], 
uwolniłem ich od zmęczenia i uwolniłem ich od służby. Marduk, wielki 
pan, raduje się z moich dobrych uczynków.  

Udzielił  swego łaskawego błogosławieństwa mnie, Cyrusowi, królowi, 
który go czci, i  Kambyzesowi, synowi, który jest moim potomstwem, 
i całej mojej armii i w pokoju przed nim poruszaliśmy się w przyjaźni. 
Na jego wzniosłe słowo wszyscy królowie zasiadający na tronach na całym 
świecie, od Górnego do Dolnego Morza, mieszkający w bardzo odległych 
rejonach, wszyscy królowie Zachodu, którzy mieszkają w namiotach, 
przynieśli swój ciężki hołd przed ja i w Babilonie ucałowaliśmy moje stopy. 
Z Babilonu do Aszur i Susa, Akad, Esznunna, Zamban, Me-Turnu, Der, o ile 
regionie Gutium, święte ośrodków na drugiej stronie Tygrysu, którego 
kapliczki dawna opuszczony, wróciłem obrazy bogowie, którzy mieszkali 
[w Babilonie], zamiast nich, a ja pozwoliłem im mieszkać w ich wiecznych 
mieszkaniach.  

Zebrałem wszystkich ich mieszkańców i oddałem im rezydencje.  
Ponadto na rozkaz Marduka, wielkiego pana, umieściłem w ich 
siedliskach, w przyjemnych mieszkaniach, bogów Sumeru i  Akadu, których 
Nabonid, rozgniewany władca bogów, sprowadził  do Babilonu. Niech 
wszyscy bogowie, których ustanowiłem w ich świętych ośrodkach, 
codziennie proszą Bela i Nabu, aby moje dni były długie, i niech wstawiają 
się za moim dobrem. [...] Lud Babilonu błogosławi mojemu panowaniu, 
a wszystkie ziemie uczynię spokojnymi mieszkaniami."  



 str. 15 

Ten tekst był postrzegany przez biblistów jako dowód, że Cyrus zezwolił 
na powrót do Syjonu, dla narodu żydowskiego po niewoli babilońskiej (akt, który 
Księga Ezdrasza przypisuje Cyrusowi [Ezd 1.1-2, 4.3, 5.13-14; 2Krn 36.22-23]), 
ponieważ tekst odnosi się do przywrócenia miejsc kultu i repatriacji 
deportowanych narodów. Ta interpretacja została zakwestionowana, ponieważ 
tekst identyfikuje tylko sanktuaria mezopotamskie, nie wspominając o Żydach, 
Jerozolimie czy Judei. Odzwierciedla to w każdym razie fakt, że upoważnienie do 
odbudowy świątyni i wznowienia tam kultu, przerwanego wcześniej po 
podbojach, jest zjawiskiem powszechnym na starożytnym Bliskim Wschodzie, 
a tym samym usuwa wszelki charakter wyjątkowy z odbudowy świątyni 
jerozolimskiej. 
Koran o Jezusie. Sura 19. aje (wersety) 27-34 (610-632 n.e.) 
27I przyszła z nim do swego ludu niosąc go. Oni powiedzieli: "O Mario! Uczyniłaś 
rzecz niesłychaną! 28O siostro Aarona! Twój ojciec nie był złym człowiekiem 
i matka twoja nie była występna."  29Wtedy ona wskazała na nie. Oni powiedzieli: 
"Jakże będziemy przemawiać do kogoś, kto jest w kołysce, do małego chłopca?"  
30On powiedział: "Zaprawdę, ja jestem sługą Boga! On dał mi Księgę i uczynił mnie 
prorokiem. 31On mnie błogosławi, gdziekolwiek się znajduję. On nakazał mi 
modlitwę i jałmużnę - jak długo będę żył -32I dobroć dla mojej matki. On nie uczynił 
mnie ani tyranem, ani nieszczęśliwym. 33I pokój nade mną w dniu, kiedy się 
urodziłem, w dniu, kiedy będę umierał, w dniu, kiedy będę wskrzeszony do życia." 
34To jest Jezus, syn Marii, słowo Prawdy, w którą powątpiewają. 

Tak więc, Koran nie neguje Jezusa. Neguje tylko Jego boskość. 

4. TORA – PRAWO OD BOGA (XV  W.  P.N.E.) 
Na stanowisku tym jest do rozważenia, czy pod górą Synaj Bóg zawiera 

przymierze tylko z Hebrajczykami, czy też z całym ludem, który mu zaufał i podążył 
ku ziemi Kanaan. Również i my, chrześcijanie należymy dziś do tego ludu, który 
Bóg prowadzi do Ziemi Obiecanej, nowego Jeruzalem. Jest tu też okazja, aby 
przyjrzeć się ustanowionym przez Boga regułom funkcjonowania społeczności 
wyprowadzonej z niewoli egipskiej (wiele tych zasad jest aktualnych do dzisiaj) 
oraz o ustanowieniu zasad życia religijnego, w tym budowy świątyni na wzór 
świątyni niebiańskiej. Warto też zwrócić uwagę, że zarówno świątynia jak 
i ceremoniał świątynny mają wymiar proroczy, wskazujący na Jezusa. 

Obecnie nie ma zgodności co do określenia czasu wyjścia hebrajczyków 
z Egiptu do Kanaanu. Jedna z hipotez mówi, że prześladowania Izraelitów miały 
miejsce za czasów faraona Totmesa III (panujący w latach: 1501 – 1447 p.n.e.), 



 str. 16 

a Wyjście nastąpiło za rządów Amenhotepa II (ok. 1447 – 1420 p.n.e.). Józef 
Flawiusz odnosi Exodus na lata 1374 – 1356 p.n.e., w czasie rządów Amenhotepa 
III i Echnatona. Najpopularniejsze obecnie hipotezy przenoszą opuszczenie Egiptu 
na lata późniejsze, przyjmując, że faraonem prześladowcą był Ramzes II (1292 – 
1225 p.n.e.), a faraonem, za którego nastąpiło wyjście – Merenptah (1225 – 1215 
p.n.e.), albo też, że byli to faraonowie Seti I (1313 – 1292 p.n.e.) i Ramzes II. 

Przeczytajmy, co się wydarzyło u stóp góry Synaj: 

Ex 31.18: Gdy skończył rozmawiać z Mojżeszem na górze Synaj, dał mu dwie 
tablice Świadectwa, tablice kamienne, napisane palcem Bożym. 

Ex 24.12: Pan rzekł do Mojżesza: «Wstąp do Mnie na górę i pozostań tam, a dam 
ci tablice kamienne, Prawo i przykazania, które napisałem, aby ich pouczyć». 

W Pwt 10.3-5 Mojżesz sprawozdaje: 

Sporządziłem więc skrzynię z drzewa akacjowego, wyciosałem też dwie kamienne 
tablice, takie jak poprzednie, i z tymi dwiema tablicami w ręku wstąpiłem na 
górę. I napisał Pan na tablicach takim pismem, jak poprzednio, dziesięć słów, 
które wypowiedział do was na górze spośród ognia w dniu zgromadzenia, 
i wręczył mi je Pan. A obróciwszy się, zstąpiłem z góry i włożyłem tablice do 
skrzyni, którą sporządziłem; i były tam, jak mi rozkazał Pan. 

Skrzynia, o której tu jest mowa to Arka Przymierza. Miała ona rozmiary: 
140 cm długości, 80 cm szerokości i 80 cm wysokości. Była więc gabarytowo 
zbliżona do współczesnego biurka.  

Do poglądów o losach zaginionej arki dołącza opis zawarty w 2 Księdze 
Machabejskiej, wedle którego prorok Jeremiasz ukrył ją w grocie na górze Nebo, 
po wschodniej stronie Jordanu. Skrzynia Przymierza znajduje się także świątyni 
Bożej w niebie (Ap 11.19). 

2Mach 2.4-8:  Było w tym piśmie [napisane], jak z Bożego polecenia prorok kazał 
nieść za sobą namiot i arkę, gdy wyszedł. Kiedy zaś wszedł na górę, na którą 
Mojżesz wstąpił i [z której] przyglądał się dziedzictwu Bożemu, 5przyszedłszy 
tam znalazł Jeremiasz pomieszczenie w postaci pieczary. Umieścił tam namiot, 
arkę i ołtarz kadzenia, a wejście zarzucił kamieniami. 6Kilku z tych, którzy mu 
towarzyszyli, wróciło, aby zaznaczyć drogę, ale już nie mogli jej odnaleźć. 7Kiedy 
zaś Jeremiasz dowiedział się o tym, czyniąc im wymówki powiedział: "Miejsce to 
pozostanie nieznane, aż Bóg na powrót zgromadzi swój lud i okaże mu miłosierdzie. 
8Wtedy to Pan ponownie pokaże to [wszystko] i będzie można widzieć chwałę 
Pańską i obłok, podobnie jak za Mojżesza można ją było widzieć i jak wtedy, gdy 
Salomon modlił się, aby miejsce zostało w uroczysty sposób poświęcone". 



 str. 17 

Część religijnych Żydów i niektórzy uczeni uważają, że kapłani jerozolimscy, 
na wieść o rychłym upadku miasta, ukryli arkę w tajemnej komnacie pod 
Wzgórzem Świątynnym. 

Tora to Pięcioksiąg Mojżeszowy (po grecku PENTATEUCH, dosł. „pięć 
zwojów”). Słowo „tora” pochodzi od hebrajskiego czasownika „jara”, co znaczy, 
„wystrzelić strzałę do tarczy” lub szerzej – „nadać czemuś kierunek do celu” albo 
„przekazać instrukcje jak osiągnąć cel”. Zatem Tora, to nie tyle prawo, co instrukcja 
życia.  

Najstarsza znana tablica z Dziesięcioma Przykazaniami liczy ok. 1500 lat. Ten 
kamienny artefakt, ważący ponad 50 kg i mierzący ok. 0,6 m zawiera 20 linijek 
tekstu, które są zgodne z wersetami Biblii, wspólnymi zarówno dla tradycji 
żydowskich, jak i chrześcijańskich. Wyryto na nim 10 przykazań w języku paleo-
hebrajskim. Jest jedyną kompletną tabliczką z Dziesięcioma Przykazaniami, która 
pochodzi z okresu późnego Bizancjum. Tabliczka ta zawiera jednak tylko dziewięć 
przykazań, które znajdują się w Księdze Wyjścia. Brakuje tutaj przykazania: "Nie 
będziesz brał imienia Pana Boga twego nadaremno". Zamiast niego na tabliczce 
znajduje się napis nawołujący do oddawania czci na Górze Garizim, miejscu 
uznawanym za święte przez Samarytan. Tablica została odkryta w 1913 r. podczas 
wykopalisk związanych z budową linii kolejowej w południowej części dzisiejszego 
Izraela. Przez blisko 30 lat tablica była używana jako chodnik. Napisy były 
odsłonięte i narażone na intensywny ruch pieszy. 

Kiedy zaczęto spisywać Biblię? Według tradycji Żydowskiej księgi te 
sukcesywnie spisywał Mojżesz6 podczas 40-letniej wędrówki przez pustynię do 
Ziemi Obiecanej, czyli w XV-XII wieku p.n.e. Jezus nie podważał mojżeszowego 
autorstwa Tory (Mt 8.4, 19.7-8; Mk 7.10, 12.9; Łk 20.28; J 1,45; J 5.46-47). Tak 
samo inni autorzy Nowego Testamentu (Dz 3.22, 6.14; Rz 10.5).  

Jako pierwszy Mojżeszowe autorstwo Tory zakwestionował holenderski 
filozof żydowskiego pochodzenia i racjonalista Baruch Spinoza (1632-1677). 
Według teorii źródeł sformułowanej przez Juliusa Wellhausena, księga ta została 
zredagowana z czterech źródeł, stąd niektóre wydarzenia są opisane na kilka 
różnych sposobów. Według tej teorii, Księga Rodzaju kształtowała się między IX 
(tradycja jahwistyczna) i V wiekiem (tradycja kapłańska). Zgodnie z jeszcze inną 
hipotezą, przedstawioną przez Wisemana, zwaną teorią tabliczek, twórcą Tory był 
Mojżesz, który jednak zestawił w niej zapisy z tabliczek glinianych pozostawionych 
przez bohaterów księgi. Podstawą do tego sformułowania był dowód w postaci 

 
6 Żydzi nie tyle twierdzą, że Mojżesz spisał Torę, ale że dostał Torę. 



 str. 18 

analogicznych tabliczek znajdowanych masowo na terenie Mezopotamii. Hipoteza 
ta jest jednak odrzucana przez biblistów.  

Chociaż uczeni różnie oceniają czas powstania ksiąg biblijnych, to wielu 
opowiada się za hipotezą wysuniętą przez dr Richarda E. Friedmana. Doszedł on do 
następującego wniosku: „Starożytni pisarze przez setki lat układali teksty 
poetyckie, prozę i prawa. Potem redaktorzy użyli tych dokumentów jako źródeł 
i stworzyli z nich Biblię” Przez ostatnie dwieście lat bibliści na ogół przyjmują, że 
większa część Biblii hebrajskiej była spisywana i kompilowana od V do II stulecia 
p.n.e., w wiekach przypadających na okres perski i hellenistyczny”. 

Zostając jednak przy tradycyjnej żydowskiej wersji, zadajmy sobie pytanie: 
w jaki sposób Mojżesz spisywał swoje księgi? Być może czynił to na kartach 
pergaminu  (nazwa od miasta Pergam, które zaczęło wyrabiać ten materiał 
piśmienny) ze skór zwierząt czystych (III Mojż 11). Były to zwykle kozie lub owcze 
skórki, rzadziej wołowej (nie wieprzowej, ptasiej ani nie z rybiej) o rozmaitej 
jakości: od delikatnej, jasnej skórki wygładzonej po obu stronach po ciemną 
i niestarannie wyprawioną. 

Nie jest wykluczone, że Mojżesz zabrał ze sobą z Egiptu zwoje papirusu. 
Są to włókna wysokiej na 3-5 metry trzciny: cibory papirusowej, rosnącej niegdyś 
obficie na brzegach Nilu. Pasma wydzielone z łodygi układano poziomo obok 
siebie spłaszczając je i pokrywając warstwą ułożoną w poprzek. Całość wkładano 
pod prasę. Wtedy kleista masa wyciśnięta z rośliny wygładzała nierówności. 
Po wyschnięciu powstawała delikatna karta. Zwykle sporządzano karty 
o rozmiarach 50x20 cm. Stosownie do potrzeby karty sklejano otrzymując różnej 
długości zwoje (10 – 40 m). Zwój zawierający cały Nowy Testament mierzyłby 70 
metrów.  

Biblia żydowska, czyli nasz Stary Testament, w judaizmie nazywana jest 
TANACH, od pierwszych liter jej trzech części. TORA dla pięciu ksiąg 
Mojżeszowych, NAWIIM dla Proroków i KETUWIM dla Pism. Tora to dosłownie 
"instrukcja życia". 

Z szacunku dla Boga (JHWH), nie dotyka się tekstu palcami. Do czytania używa 
się wskaźnika (JAD), aby nigdy nie zasłaniać świętego imienia Boga. Tekst jest 
czytany od prawej do lewej. Pergamin zwoju Tory nawinięty jest na drzewce, 
zwane „drzewem życia”. Zwoje są chronione przez pięknie zdobiony pokrowiec 
(SUKIENKA). Podczas modlitwy porannej nosi się TALIT, czyli szal modlitewny, 
a także FILAKTERIE - dwa czarne skórzane pudełeczka wykonane z jednego kawałka 
skóry koszernego zwierzęcia, w których znajdują się cztery ustępy Tory, ręcznie 
przepisane w języku hebrajskim. Zwitek pergaminu z wersetami Tory (Pwt 6.4-9 



 str. 19 

i Pwt 11.13-21), umieszczony w pojemniku wykonanym z drewna, metalu, kości 
lub szkła, albo w rurce, i zawieszany na zewnętrznej prawej framudze drzwi 
żydowskich domów nazywa się MEZUZA (dosł. odrzwia, futryna). Zgodnie 
z tradycją pielęgnowaną w wielu żydowskich domach, osoba przekraczająca drzwi 
wejściowe powinna dotknąć mezuzy dłonią. 

Pwt 6.4-9: Słuchaj, Izraelu! Pan jest Bogiem naszym, Pan jedynie! 5Będziesz tedy 
miłował Pana, Boga swego, z całego serca swego i z całej duszy swojej, i z całej 
siły swojej. 6Niechaj słowa te, które Ja ci dziś nakazuję, będą w twoim sercu. 
7Będziesz je wpajał w twoich synów i będziesz o nich mówił, przebywając 
w swoim domu, idąc drogą, kładąc się i wstając. 8Przywiążesz je jako znak do 
swojej ręki i będą jako przepaska między twoimi oczyma. 9Wypiszesz je też na 
odrzwiach twojego domu i na twoich bramach. 

Pwt 11.13-21: A zatem, jeżeli słuchać będziecie moich przykazań, które Ja wam 
dziś daję, miłując Pana, Boga waszego, i służąc mu z całego serca swego i z 
całej swojej duszy, To On będzie – dalej jest opis bożych błogosławieństw. 

Talmudysta Louis Ginzberg w swoim zbiorze legend i podań związanych 
z tradycjami żydowskimi, zatytułowanym „Legendy żydowskie” uważał, że kanon 
Biblii hebrajskiej składający się z 24 ksiąg został ustalony przez Ezdrasza oraz 
uczonych w Piśmie w okresie Drugiej Świątyni. Żydowski historyk Józef Flawiusz 
podaje, że kanon uznawany przez Żydów złożony z 22 ksiąg obowiązywał na długo 
przed I wiekiem n.e. Według koncepcji Heinricha Graetza kanon Biblii 
hebrajskiej został ustalony na synodzie w Jamni około 95 roku n.e. Wtedy też 
potwierdzono przynależność do kanonu ksiąg: Pieśń nad pieśniami, Koheleta oraz 
Estery. Ważną rolę w tym procesie odegrał Akiba ben Josef. Jamni to Filistyńskie 
miasto znane również pod nazwami: Jamnia, Jabne Jawne, Labne, położone nad 
Morzem Śródziemnym, pomiędzy Gat i Aszdod. Uczeni żydowscy rozstrzygali tam 
kwestie religijne związane z kalendarzem liturgicznym, obowiązkiem modlitwy, 
szabatem, świętami i prawem rodzinnym w sytuacji po zburzeniu świątyni w 
Jerozolimie. 

Talmud to uporządkowany zbiór praw religijnych, który zawiera w sobie 
tradycję żydowską spisywaną między III wiekiem p.n.e. a VI wiekiem n.e. Ścisłe 
przestrzeganie wielu nakazów mojżeszowych zapisanych w Torze nie było 
technicznie wykonalne po zburzeniu Świątyni Jerozolimskiej i dlatego rabini 
musieli ustalić wiążące dla wszystkich Żydów religijne zasady życia w warunkach 
wygnania. Talmud był przez całe wieki i jest obecnie głównym odniesieniem, do 
którego odwoływali się i nadal się odwołują rabini na całym świecie, rozstrzygając 



 str. 20 

rozmaite spory i przystosowując prawo religijne do współczesnych warunków 
życia. Talmud składa się z dwóch części: 
Miszna to spisany zbiór odpowiedzi napisanych przez rabinów do wiernych, 

którzy zapytywali jak praktycznie interpretować zapisy Tory. 

Gemara to bardzo obszerny komentarz do poszczególnych fragmentów Miszny.  

Targum – znaczy tłumaczenie, lecz nie dosłowne, ale raczej objaśnienia tekstu 
bazujące na tradycji rabinistycznej. Ma ono raczej znaczenie praktyczne niż 
teologiczne. 

Czy brak manuskryptów z czasów Mojżesza, Jozuego bądź Samuela może 
dowodzić, że księgi biblijne nie były spisane tak wcześnie, jak na to wskazuje 
sama Biblia? W czasopiśmie Biblical Archaeology Review  podano: „Na 
większości obszaru Palestyny — z wyjątkiem bardzo suchych regionów, takich jak 
okolice Morza Martwego — nie zachowały się żadne pergaminy ani papirusy. 
W wilgotnej ziemi te materiały piśmiennicze po prostu gniją. Dlatego fakt, że ich 
nie odkryto, nie oznacza, iż nigdy nie istniały. Odnaleziono przecież setki glinianych 
odcisków pieczęci, którymi poświadczano dokumenty. Papirusy i pergaminy 
strawił ogień lub zniszczyła wilgoć, ale gliniane odciski przetrwały. Pochodzą one 
mniej więcej z okresu między IX a V stuleciem p.n.e.” 

W 1979 roku w Jerozolimie, na stanowisku archeologicznym Ketef Hinnom 
(hebr.  הִינוֹם   כָּתֵף  Ramię Hinoma) odkryto dwa mini-SREBRNE ZWOJE 
zawierające tzw. błogosławieństwo kapłańskie z Księgi Liczb (IV Księga 
Mojżeszowa 6.24-26) "Niech ci błogosławi Pan i niechaj cię strzeże. Niech Pan 
rozjaśni nad tobą swoją twarz i niech ci przychylny będzie niech ku tobie skieruje 
Pan swój wzrok i niech zawsze darzy cię pokojem”.  

Zwoje te były zwinięte w rulon, gdyż pierwotnie były używane jako amulety. 
Na podstawie badań ustalono wiek zwojów na około 600 rok p.n.e. (czyli sprzed 
niewoli babilońskiej). Są one ponad 400 lat starsze od najstarszych tekstów 
biblijnych z Qumran! 

Jeszcze starsze jest znalezisko spod góry Ebal w Izraelu odkryte przez Stotta 
Striblinga. [https://www.national-geographic.pl/artykul/tabliczka-przeklenstwa-]. 
Na ołowianej tabliczce o wymiarach 2x2 cm zapisano po hebrajsku przekleństwo 
z Księgi Powtórzonego Prawa: Gdy więc Jahwe, Bóg twój, wprowadzi cię do ziemi, 
do której wchodzisz, aby ją wziąć w posiadanie, udzielisz błogosławieństwa na 
górze Garizim, a przekleństwo wypowiesz na górze Ebal. (Pwt 11.29). Datowane 
jest ono na 1200 r. p.n.e. Jest to tzw. „TABLICZKA PRZEKLEŃSTWA”.  



 str. 21 

Osoby szanujące Biblię wskażą w niej wiele chronologicznie umocowanych 
tekstów, które poświadczają jej obecność w starożytności: (Pwt 17.18; 2Krl 22.11; 
1Krn 9.1; 2Krn 20.34; Ezd 6.2; Jer 36.; Jer 51.60 i inne). Na przykład sprawozdanie 
o spisaniu zakonu przez Mojżesza: 

Pwt 31.24-26: 24A gdy Mojżesz spisał do końca słowa tego zakonu w księdze, 25To 
dał Mojżesz Lewitom, którzy nosili Skrzynię Przymierza Bożego, taki rozkaz: 
26Weźcie księgę tego zakonu i połóżcie ją z boku Skrzyni Przymierza Pana, Boga 
waszego, i niech będzie tam świadkiem przeciwko tobie, 

A także opis odnalezienia Tory za czasów króla Jozjasza (639-609 p.n.e): 

2Krl 24.21: Gdy wydobywano pieniądze przyniesione do świątyni Pańskiej, 
kapłan Chilkiasz natknął się na księgę zakonu Pańskiego, podanego 
za pośrednictwem Mojżesza. 
Z kim Bóg zawiera przymierze pod górą Synaj? 

Około 1700 roku p.n.e. Jakub wprowadza do Egiptu 70 osób (Ex 1.3). Pismo 
Święte podaje, że z Egiptu wyszło około 600 tys. mężczyzn. 

Ex 12.37-38: Synowie izraelscy wyruszyli z Ramses do Sukkot w liczbie około 
sześciuset tysięcy mężów pieszych oprócz dzieci. 38A szło z nimi także mnóstwo 
obcego ludu i trzody, i bydła, bardzo liczny dobytek. 

W 4 Księdze Mojżeszowej w rozdziale 1 zawarto opis spisu ludności 
przeprowadzonego w drugim miesiącu drugiego roku po wyjściu z Egiptu. 

Lb 1.45: A było wszystkich spisanych synów izraelskich, według ich rodów, od 
dwudziestego roku życia wzwyż, wszystkich zdatnych do służby wojskowej 
w Izraelu, było tych wszystkich spisanych sześćset trzy tysiące pięćset 
pięćdziesiąt. Lewici nie zostali policzeni według swoich rodów 

Przypuszcza się, że całkowita liczba mężczyzn, dzieci i kobiet wynosiła 2 do 3 
mln osób. Czy to możliwe, aby po 400 latach niewoli egipskiej tak bardzo rozrosła 
się populacja Izraelczyków?  

Do obliczeń przyjmijmy, że od jednego mężczyzny w przeciągu 60 lat pochodzi 
4 chłopców z których 3 przeżywa i ma potomstwo. Od każdego dziecka w ciągu 
kolejnych 60 lat pochodzi kolejnych 3 chłopców, itd. Po 400 latach daje to około 
230-250 tys. mężczyzn. Skąd zatem 600 tys.? Bo „szło z nimi także mnóstwo 
obcego ludu”. A zatem, pod Synajem Bóg zawiera przymierze nie tylko z synami 
„Izraela” ale z całym ludem, który podąża za Bogiem i jest mu posłuszny. 

Pwt 29.13-14: Lecz nie tylko z wami zawieram to przymierze, obwarowane 
przysięgą, Ale także z tym, który jest tutaj dziś z nami przed Panem, Bogiem 
naszym, oraz z tym, którego nie ma tu dziś z nami. 



 str. 22 

Pwt 5.3. Nie z ojcami naszymi zawarł Pan to przymierze, lecz z nami, z nami, 
którzyśmy tu wszyscy dziś przy życiu.  

Wśród tych, których nie było z Mojżeszem pod Synajem są także dzisiejsi 
chrześcijanie: 

Gal 3.29: A jeśli  jesteście Chrystusowi, tedy jesteście potomkami 
Abrahama, dziedzicami według obietnicy. 

1P 2.9-10: Ale wy jesteście rodem wybranym, królewskim kapłaństwem, 
narodem świętym, ludem nabytym, abyście rozgłaszali cnoty tego, który was 
powołał z ciemności do cudownej swojej światłości; Wy, którzy niegdyś byliście 
nie ludem, teraz jesteście ludem Bożym, dla was niegdyś nie było zmiłowania, 
ale teraz zmiłowania dostąpiliście. 

A zatem, przymierze zawarte pod górą Synaj dotyczy także i nas, tyle że mamy 
je mieć zapisane nie na kamiennych tablicach, ale w sercach naszych. 

Jr 31.33: Lecz takie przymierze zawrę z domem izraelskim po tych dniach, mówi 
Pan: Złożę mój zakon w ich wnętrzu i wypiszę go na ich sercu. Ja będę ich 
Bogiem, a oni będą moim ludem. 

5. KODEKS Z ALEPPO (930  N.E.) 
Tora dla Żydów to przede wszystkim Święte Słowo Boga, ale także 

konstytucja ich narodu. Czy ktokolwiek dziś przepisując Konstytucję RP 
odważyłby się na celowe zmienianie treści jej  artykułów? 

Pierwszymi kopistami, którzy od czasów Ezdrasza zajmowali się 
przepisywaniem poszczególnych ksiąg biblijnych, byli soferowie (ten, który 
liczy). Kopie tworzone przez nich nie były doskonałe i do tekstu wkradały się 
mimowolne zmiany. A ponieważ w tych najstarszych kopiach tekst Biblii 
hebrajskiej nie był ujednolicany z innymi rękopisami, w poszczególnych 
manuskryptach występowały różnice. 

Starania o ustalenie jednolitego tekstu podjęto po synodzie w Jamni, 
na którym podobno przyjęto (nie jest to udowodnione) obowiązujący do dziś 
kanon hebrajski. Pierwsze ustalenia dotyczące pierwotnego tekstu Biblii poczynił 
Akiba ben Josef (50-137). Zaczęto je traktować jako niepodważalne, przez co 
stały się one wersjami obowiązującymi. Wtedy też kopiści uznali spółgłoskowy 
tekst Biblii za nienaruszalny. W tekście pojawiły się jedynie uwagi (qerê– ketîb) 
wskazujące, jak należy dane słowo wymawiać, jeżeli wymowa różni się od tekstu 
pisanego: qere we-la'ketib (tzn. czytane, a nie zapisane); ketib we-la'qere (tzn. 
zapisane, a nie czytane). 



 str. 23 

W tym wczesnym okresie zaczęto również zliczać poszczególne wiersze, 
wyrazy i litery tekstu Pisma Świętego. Tekst podzielono na perykopy liturgiczne, 
zwane sederami oraz paraszami, co gwarantowało przekazywanie tekstu Biblii 
bez zmian. Każdy koszerny (pisany ręcznie i dopuszczony do powszechnego 
użycia), współczesny zwój Tory zawiera dokładnie 304 805 liter. 

Gdy w 135 roku n.e. upadło powstanie Bar-Kochby, część żydowskich 
uczonych wyemigrowała do Babilonii, gdzie założyli akademie biblijne m.in. 
w Nehardei i Surze. Podobne szkoły biblijne powstały również na terenie 
Palestyny w Cezarei, Tyberiadzie i Seforis. Pracę nad przekazem tekstu Biblii 
od I do początku III wieku kontynuowali tannaici (od słowa „powtarzać”) oraz 
do początku VI wieku - amoraici (ci, którzy mówią). Opracowali oni zasady 
przepisywania ksiąg świętych tak, aby uniknąć wkradania się do tekstu błędów. 

Do pisania używano atramentu wyrabianego z sadzy, wody i z kleju. Każda 
litera musi być odrębna, nie może się stykać z sąsiednimi, linia musi być ciągła – 
to niektóre z dziesiątek zasad przepisywania Tory, z którego Żydzi uczynili gałąź 
sztuki. Niekiedy litery w Torze mają specjalne ozdoby, zwane koronami. 
Ze względu na wygodę czytania, kolumny „koszernej” Tory powinny być szerokie 
na 30 liter (3 razy najdłuższe słowo Tory). W każdej kolumnie powinno być 42 linie 
(42 razy hebrajczycy zatrzymują się po wyjściu z Egiptu do Kanaanu). Nie jest to 
wymóg bezwzględny. Każda kolumna w koszernej Torze zaczyna się od litery „ ו„ -
Waw- zwanej też haczykiem (tekst zawieszony jest na haczyku, jak kurtyna 
w miejscu najświętszym świątyni). Marginesy są ustalone na 3 palce od góry, 4 
palce od dołu, 2 palce pomiędzy kolumnami. Księgi Tory są rozdzielone 4 pustymi 
liniami. Obowiązkowe są też linie pomocnicze odciśnięte na arkuszach pergaminu, 
a mają one ułatwić pisanie tekstu prosto. 

Skryba musi mieć przed sobą przepisywany tekst – Tory nie można pisać 
z pamięci. Dopuszczone jest wydrapanie błędnego znaku i poprawienie go, chyba 
że jest to słowo szczególne – imię Boga. Wówczas jedyne co można zrobić, to 
usunąć cały kawałek pergaminu, który jest odkładany do genizy (schowek, 
składnica). Geniza może być co jakiś czas opróżniana, a związana jest z tym 
specjalna uroczystość zwana pogrzebem genizy. Zawartość takiego schowka jest 
wówczas chowana w ziemi na żydowskim cmentarzu, w specjalnym naczyniu. 
Przepisywanie Tory zaczyna się od przeklętego dla żydów słowa „amelek”. 
Następnie słowo to jest starannie wymazywane, a na tym miejscu dokonuje się 
próby pióra i atramentu.  

Masoreci rozpoczęli swoją działalność w VII wieku. W celu zapewnienia 
możliwie dokładnego i bezbłędnego przekazu ci uczeni żydowscy umieszczali 



 str. 24 

również dodatkowe komentarze w formie uwag marginesowych zwanych masorą 
(znaczy przekaz, tradycja) oraz znaki samogłoskowe (znaki diakrytyczne), które 
miały na celu unikanie nieporozumień w odczycie i interpretacji tekstu 
hebrajskiego. Masora na marginesie bocznym to tzw. masora mała (łac. masora 
parva) zwana też marginalną. Masora umieszczona na marginesie dolnym 
i górnym to masora wielka (łac. masora magna) zwana też masorą dolną.  

Akcenty masoreckie spełniające trojaką funkcję: fonologiczną (akcent 
toniczny, rytm), syntaktyczną (interpretacja przez podział wiersza na jednostki 
składniowe, interpunkcja) i muzyczną (dostosowanie do melodii, pomoc 
w poprawnej i płynnej wymowie tekstu). To tzw. znaki kantylacji wskazujące na 
akcent wyrazowy, na przerwę w recytacji (akcenty rozdzielające) czy na połączenia 
słów (akcenty łączące). Samogłoski w tekście masoreckim oznaczano znakami 
„Nikud” (kropkowanie). Służą one też do rozróżniania alternatywnych wymów 
liter alfabetu hebrajskiego. Np. dla oznaczenia samogłoski „a” w zależności od 
konfiguracji liter stosuje się 3 znaki: kamac gadol, patach lub chataf-patach. 
Samogłoskę „e” oznacza się znakami: cere male, cere, segol lub chataf-segol. Inne 
znaki to: chirik (i), cholam (o), kamac (o), szuruk (u); kubuc (u). Specjalnym 
znakiem jest „szwa”. W klasycznej wymowie szwa na jest zawsze wymawiane jako 
krótkie „e”. Szwa nach oznacza brak samogłoski pod daną spółgłoską. 
Współcześnie system ten nie jest zazwyczaj używany, czego jednym z powodów 
jest fakt, że nie odzwierciedla on aktualnej wymowy. 

Nie zachowały się manuskrypty biblijne pochodzące z pierwszych sześciu 
wieków naszej ery, które łączyły by zwoje odkryte w Qumran z najstarszymi 
masoreckimi rękopisami. Z przekazów znane są Codex Muggeh („poprawiony”), 
zagubiony kodeks na który jako na źródło powołują się masoreci na początku 
X wieku oraz Codex Hilleli pochodzący z około 600 roku n.e., który został 
zniszczony w 1197 roku w Hiszpanii, a którego kilka zdań zachowało się 
w literaturze rabinicznej. 

Do dziś zachowało się około 2000 rękopisów przekazujących tekst 
masorecki. Część z nich jest odpisem całego Starego Testamentu a część 
przekazuje poszczególne księgi Biblii Hebrajskiej. Zaledwie 4 manuskrypty 
pochodzą z IX lub X wieku, 4 kolejne z XI wieku, a 8 z XII wieku. Reszta 
manuskryptów została napisana pomiędzy XIII a XV wiekiem.  

W całości zachowały się dwa kompletne rękopisy tekstów masoreckich: 
KODEKS Z ALEPPO (ok. 930 r. n.e.) oraz trochę młodszy, ale bardziej kompletny 
KODEKS LENINGRADZKI (ok. 1008 r. n.e.). Od połowy XIX wieku Kodeks 
Leningradzki przechowywany jest w Rosyjskiej Bibliotece Narodowej 



 str. 25 

w Petersburgu (Leningradzie).– stąd jego nazwa. Oba te kodeksy są obecnie 
podstawą tłumaczenia Biblii na języki narodowe (zob. rozdział 9 przewodnika). 

Zgodnie z kolofonem dołączonym do Kodeksu, początek jego istnienia wiąże 
się z osobą skryby Shlomo ben Buya, który około 920 roku skopiował tekst 
spółgłoskowy. Następnie około roku 930 Aaron ben Mosze ben Aszer, ostatni 
i najbardziej znaczący przedstawiciel rodu Aszerów z Tyberiady, dokonał 
weryfikacji tekstu, opatrzył go samogłoskami (niqqud) i akcentami (te'amim) oraz 
dodał masorę.  

Obecność Kodeksu w Aleppo jest poświadczona od 1478 roku. Tamtejsza 
wspólnota strzegła Kodeksu bardzo gorliwie przez około 600 lat, przechowując go 
w specjalnej drewnianej skrzyni, wraz z trzema innymi manuskryptami biblijnymi. 
Żywiono przekonanie, że pomyślny los miasta jest uzależniony od wypełnienia 
misji strzeżenia tej bezcennej księgi. Na pierwszej stronie Kodeksu znajdowała się 
informacja o jego historii, zawierająca błogosławieństwo i przekleństwo: 
„Błogosławiony jest, kto go zachowuje a przeklęty jest, kto go kradnie, kto go 
sprzedaje i kto go oddaje w zastaw. Nigdy nie może być sprzedany ani 
zbezczeszczony”. 

Przez wiele wieków Kodeks z Aleppo stanowił punkt odniesienia jako 
najdokładniejszy tekst Biblii hebrajskiej, „któremu ufają wszyscy żydowscy 
uczeni”. Z powodu jego ogromnego znaczenia w języku hebrajskim jest określany 
jako  כֶּתֶר (Keter), czyli „Korona Izraela”. 

1 grudnia 1947, dwa dni po decyzji ONZ o podziale Palestyny i utworzeniu 
państwa żydowskiego, w Aleppo wybuchły zamieszki, w wyniku których została 
spalona starożytna synagoga, gdzie kodeks był przechowywany. Nie został on 
odnaleziony wśród popiołu w ruinach synagogi, zaś skrzynia, gdzie był 
przechowywany była rozbita. Przez 10 lat jego los pozostawał nieznany. Wielu było 
przekonanych, że spłonął razem z 40 zwojami Tory, które były przechowywane 
w synagodze. Okazało się jednak, że tylko część kodeksu uległa zniszczeniu, tak że 
do Izraela dotarły 294 karty spośród 487. Dokument został złożony 
w Sanktuarium Zwojów w Muzeum Izraela. W roku 1986 kodeks został przekazany 
do konserwacji, która trwała dziesięć lat. W jej trakcie wszystkie strony zostały 
oczyszczone, zaś miejsca, gdzie atrament wyblakł zostały uzupełnione m.in. 
na podstawie Kodeksu Leningradzkiego, manuskryptów „świadectw” 
(np. manuskrypt Sassoon) czy wcześniejszych jego fotokopii. 

W 1976 roku została wydana fotograficzna faksymila Kodeksu, co umożliwiło 
jego badanie przez szerokie grono uczonych. 



 str. 26 

W synagodze w Aleppo były przechowywane jeszcze trzy inne kodeksy. Jeden 
z nich, określany często terminem Mały Kodeks został spisany prawdopodobnie 
w 1341 roku we Włoszech. Jego główną część stanowi Tora z samogłoskami 
i znakami akcentowymi oraz tłumaczeniem aramejskim. Pomiędzy kolumnami 
tekstu znajduje się masora, a na górze i na dole strony umieszczone są 
komentarze. 

Polecane linki  z materiałem rozszerzającym zakres informacji:  
http://grupadomowa.pl/blog/kodeks-z-aleppo-online 

6. QUMRAN (150-68 P.N.E) 
Zwoje z Qumran (inne nazwy: zwoje, rękopisy lub manuskrypty znad Morza 

Martwego), to zbiór dokumentów spisanych po hebrajsku, aramejsku i grecku, 
znalezionych w latach 1947–1956 w 12 grotach niedaleko Chirbet Qumran 
(co znaczy ruiny Qumran), 15 km na wschód od Jerozolimy, na terenie ówczesnej 
Jordanii, aktualnie Izrael. 

Przeprowadzone badania archeologiczne i metodą radiowęglową7pozwalają 
datować rękopisy na okres od II wieku p.n.e. do I wieku n.e. Dzięki badaniom 
paleograficznym zwojów wiadomo, że najstarsze z nich powstawały nawet od 
połowy III wieku p.n.e., na długo przed zasiedleniem osady Qumran. Teksty te 
należały najprawdopodobniej do esseńczyków, którzy zamieszkiwali Qumran 
pomiędzy 125 rokiem p.n.e. a 68 rokiem n.e. Potem stacjonował tutaj legion 
rzymski. Nie jest wykluczone, że zwoje te zostały tutaj ukryte z pobliskiej 
Jerozolimy podczas wojny Żydowskiej ok. 70 roku n.e. Wspólnotę Esseńczyków 
w swoich pismach opisują: Józef Flawiusz, Filon z Aleksandrii, Pliniusz Starszy, 
Hipolit Rzymski. Esseńczycy (znaczy pobożni, święci), to radykalny odłam judaizmu 
uznający, że tylko oni, a nie Faryzeusze czy Saduceusze posiadają wiedzę 
niezbędną do zbawienia.  

 
7 Datowanie radiowęglowe oparte jest na pomiarze proporcji między izotopem promieniotwórczym węgla 14C o czasie 
połowicznego rozpadu równym 5740 lat a pozostałymi jego izotopami trwałymi (12C i 13C) zawartymi w atmosferycznym 
dwutlenku węgla. Radiowęgiel powstaje na skutek rozpadu azotu 14N pod wpływem promieniowania kosmicznego. Wynik 
zależy od ilości wytworzonego przez promieniowanie kosmiczne radiowęgla oraz od ilości CO2 w atmosferze i opiera się 
na założeniu, że wartości te nie zmieniają się znacznie w czasie. Tymczasem stężenie dwutlenku węgla w atmosferze 
podlega częstym wahaniom, zwłaszcza w związku z procesami zlodowacenia. Podobnie węgiel 14C. Nie ma żadnej 
pewności, że przed potopem natężenie promieniowania kosmicznego docierającego do ziemskiej atmosfery było podobne 
do współczesnego. Wiek próbki obliczony na podstawie rozkładu izotopu promieniotwórczego nie jest więc dokładny, 
zwłaszcza starszych próbek, dlatego że zawartość atmosferycznego 14C nie była stała, lecz zmieniała się choćby w wyniku 
zmian aktywności słonecznej. rozcieńczaniu w wyniku uwolnienia węgla z naturalnych źródeł na Ziemi np. z osadów 
oceanicznych, bagiennych, erozji CaCO3, wybuchów wulkanów. (Więcej zobacz na stronie: 
https://pl.wikipedia.org/wiki/Datowanie_radiowęglowe)  



 str. 27 

W 11 grotach znaleziono ponad 900 rękopisów w tym 233 
manuskryptów biblijnych. Tylko 10 zwojów było we względnie dobrym stanie, 
reszta rozpadła się na ponad 80 tysięcy fragmentów wielkości znaczka 
pocztowego. 

Historia odkrycia 
Północno-zachodnie wybrzeże Morza Martwego otaczają wznoszące się 

tarasowato ku górze skaliste tereny Pustyni Judejskiej. Jałowe skały z czerwonego 
wapienia pełne są różnych grot i pieczar. Na bezludnych obszarach w okolicach 
ruin osady Qumran rokrocznie przebywają wiosną Beduini półkoczowniczego 
plemienia Ta’amire – jedyni mieszkańcy tego regionu. Korzystając z pojawiającej 
się tutaj skąpej roślinności wypasają swoje owce i kozy. 

Poniżej przytaczam jedną ze znanych wersji historii odkrycia tych bezcennych 
zwojów. Otóż, późną wiosną 1947 roku trzech beduińskich chłopców z plemienia 
Ta’amire udawało się ze stadem owiec i kóz do znajdującej się około jednego 
kilometra od Morza oazy Ain Feszcha. Gdy okazało się, że jedna z kóz zaginęła, 
jeden z chłopców udał się na jej poszukiwania. Przypadkowo natrafił na nieznaną 
sobie wcześniej jaskinię. Rzucił do jaskini kamień i usłyszał dźwięk tłuczonej 
ceramiki. Następnego dnia postanowił wrócić w to samo miejsce zabierając ze 
sobą kolegę, Muhammada adh-Dhib. Jak się później okazało Muhammad adh-
Dhib (adh-Dhib znaczy Wilk) natrafił na jaskinię, w której znajdowało się osiem 
dzbanów. W jednym z nich ukryte były skórzane zwoje pokryte pismem. 
W dzbanie tym znajdowało się siedem dużych, w miarę dobrze zachowanych 
zwojów. Inna wersja tej historii mówi, że zdecydowana większość zwojów 
odnajdywana była bez kontekstu ceramiki, prawdopodobnie na niezachowanym 
już drewnianym podeście. Dzbany natomiast były puste i nie jest wiadome, 
do czego one służyły. Mogły to być dzbany gospodarcze służące do 
przechowywania produktów spożywczych. 

Po upływie kilku miesięcy (zwoje te przeleżały w wiosce beduińskiej) 
i uprzednich, nieudanych próbach sprzedaży swej zdobyczy, chłopcy zwrócili się 
do jednego z kupców w Betlejem. Kupiec ten, znany w swoim środowisku pod 
imieniem Kando, stwierdził że na skórze są jakieś napisy, które uważał 
za syryjskie. Jedna z wersji tej historii mówi, że Kando kupił od chłopców te zwoje, 
inna mówi natomiast, że poradził chłopcom, aby poszli z nimi do syryjskiego 
monastyru św. Marka w Jerozolimie. Tutaj, po dłuższych pertraktacjach kupił 
przyniesione przez Beduinów zwoje metropolita Mar Atanazy Jozue Samuel 
za sumę 50 funtów (ok. 170 dolarów). 



 str. 28 

W listopadzie 1947 roku żydowski archeolog polskiego pochodzenia prof. 
Eleazar Sukenik z Uniwersytetu Hebrajskiego nabył u Kando trzy zwoje oraz 
dwa dzbany z pierwszej groty. Uczony ten, któremu także metropolita Atanazy 
przesłał w styczniu 1948 roku do wglądu nabyte przez siebie rękopisy, był 
pierwszym, który stwierdził ich starożytne pochodzenie. Był to niekompletny 
rękopis Księgi Izajasza, Księga Hymnów oraz teksty o wojnie pomiędzy synami 
światłości a synami ciemności (Księga Wojny). Po uzyskaniu trzech pierwszych 
zwojów profesor Sukenik zaczął poszukiwać informacji skąd one pochodzą oraz 
wyraził chęć nabycia kolejnych gdyby tylko takie się pojawiły. Już wkrótce Kando 
zaoferował mu pięć kolejnych zwojów pochodzących z tej samej groty. Tym razem 
jednak cena była zbyt wysoka i profesor nie był w stanie zgromadzić w krótkim 
czasie żądanej kwoty.  

Działo się to w bardzo burzliwym dla tego regionu okresie gdy mandat rządów 
brytyjskich w Palestynie dobiegał końca. Organizacja Narodów Zjednoczonych 
bezskutecznie próbowała podzielić kraj pomiędzy zwaśnionych Żydów i Arabów, a obie 
strony już szykowały się do wojny. Wkrótce potem Palestyna pogrążyła się w chaosie 
wojennym, co w efekcie doprowadziło do przegrodzenia Jerozolimy drutami kolczastymi 
i polami minowymi na strefę żydowską i arabską. Oznaczało to zerwanie kontaktu 
pomiędzy profesorem Sukenikiem a znajomymi mu handlarzami oraz utratę szansy 
na kupno tych pięciu zwojów.  

Mar Atanazy, aby zorientować się jaka jest wartość zwojów, zasięgnął opinii 
amerykańskich biblistów, którzy ocenili wiek zwojów na prawie dwa tysiące lat 
i poradzili wysłać je do Stanów Zjednoczonych, gdzie według nich łatwiej można 
znaleźć kupca. Swoje zwoje Mar Atanazy drogą lotniczą wywiózł do Stanów 
Zjednoczonych. Cztery z nich zostały przez naukowców sfotografowane 
i opublikowane w formie mikrofilmów. Był to kompletny zwój Księgi Izajasza, 
komentarze do Księgi Habakuka i Reguła Zrzeszenia (w dwóch częściach). Treść 
czwartego, nierozwiniętego zwoju pozostawała nieznana. Później okazało się, 
że jest to apokryf Księgi Rodzaju. 

Publikacja trzech zwojów i publiczny do nich dostęp przyczynił się do 
gwałtownego spadku ich wartości rynkowej. Z tego powodu metropolita zakazał 
otwierania i odczytania ostatniego zwoju, by nie obniżyć jego wartości. Ogłosił 
również, że wszystkie te zwoje zostaną sprzedane jednocześnie, ale jeśli ktoś chce 
nabyć ten nie odczytany zwój, musi także nabyć pozostałe. Mimo to znalezienie 
kupca było kłopotliwe.  

Gdy po pięciu latach Atanazy nie znalazł kupca, opublikował 1 czerwca 1954 
roku ogłoszenie w The Wall Street Journal, w którym oferował sprzedaż czterech 



 str. 29 

zwojów znad Morza Martwego. Na to ogłoszenie, ktoś zwrócił uwagę 
przebywającemu wówczas w Stanach Zjednoczonych generałowi Jigaelowi 
Jadinowi8 , który po służbie wojskowej prowadził badania w rejonie jaskiń 
Qumran, twierdzy Masada oraz ruin Chasor i Megiddo. W końcu zwój Izajasza 
wraz z trzema innymi dzięki pomocy handlarzy został w 1954 roku zakupiony przez 
Jadina za sumę 250 000 dolarów. Czterema osobnymi samolotami przywiózł on 
te zwoje z powrotem do Izraela. W ten sposób wszystkie zwoje znalezione w 1947 
roku w grocie 1 zostały nabyte przez państwo Izrael i umieszczone w specjalnie 
wybudowanym Sanktuarium Księgi (Heikhal HaSefer). 

W lutym 1952 roku, gdy zespół o. Rolanda de Vaux [de Wo] pracował 
w rejonie ruin osady Qumran, Beduini odkryli kolejną jaskinię zawierającą 
starożytne zwoje. Nazwano ją później Grotą 2.  

Gdy wiadomość o kolejnym odkryciu stała się ogólnie znana świat nauki 
zorganizował akcję poszukiwania kolejnych jaskiń. W marcu 1952 roku 
metodycznie przeszukano około 200 jaskiń w pobliżu Morza Martwego. Gdy 
wydawało się, że praca przeprowadzona z wielkim poświęceniem pójdzie na 
marne, w ostatnim dniu wyprawy natrafiono na Grotę 3, w której znaleziono 
fragmenty Księgi Psalmów, Księgi Ezechiela i Zwoju Jubileuszy. Na skalnej półce 
znaleziono też Zwój Miedziany (3Q15), opisujący miejsca, w których ukryto 4630 
talentów złota i srebra. Uczeni zauważyli, że wszystkie znalezione dotychczas 
zwoje pochodzą z jaskiń wapiennych, więc nie tracili czasu na poszukiwania 
w jaskiniach marglowych. Beduini zaś nie posiadający tej wiedzy przeczesywali 
jaskinie zupełnie przypadkowo. Dzięki temu odkryli kilka kolejnych jaskiń, 
w których ukryte były zwoje. Beduini nie byli bezinteresowni w swoich 
poszukiwaniach. Za każdy centymetr kwadratowy żądali oni jednego funta 
szterlinga. 

Sztucznie poszerzona grota 4 położona tylko 200 metrów od stanowiska 
Chirbet Qumran okazała się zbiorem ponad 500 manuskryptów (więcej niż połowa 
wszystkich znalezisk), niestety zachowanych tylko w małych fragmentach. Gdy 
uczeni zorientowali się, że fragmenty, za które muszą sporo płacić Beduinom 
pochodzą właśnie z Groty 4, pozostały tam już tylko resztki manuskryptów.  

W pobliżu Groty 4 archeolodzy odkryli Grotę 5, a kilkadziesiąt metrów dalej 
Beduini natrafili na Grotę 6. Groty numerowane od 7 do 10 znaleziono wiosną 
1955 roku, tym razem w skale marglowej. Ostatnią, jak się wydawało, Grotę 11 

 
8 Jigael był synem prof. Sukenika, nabywcy trzech pierwszych zwojów 



 str. 30 

odkryto w roku 1956. Było w niej kilka długich i świetnie zachowanych zwojów, 
w tym Zwój Psalmów (11Q5), Zwój Świątynny (11Q19) i Targum Hioba (11Q10).  

Po 60 latach odkryto 12 grotę. Grota ta została splądrowana przez Beduinów 
jeszcze w latach 50. XX wieku.  

Podział tekstów z Qumran 
Badacze dzielą rękopisy z Qumran według różnych kryteriów. Jeden 

z ważniejszych podziałów obejmuje dwie zasadnicze grupy:  
1. teksty biblijne – zawierające całe księgi lub ustępy Starego Testamentu 
2. teksty niebiblijne  

 nawiązujące bezpośrednio do Biblii – zawierające m.in. parafrazy wielu pism 
starotestamentalnych, targumy, tłumaczenia na grekę, apokryfy Starego 
Testamentu (Księga Jubileuszów, Ksiegi Henocha, apokryficzne Księgi 
Jeremiasza, Testamenty: Lewiego, Naftalego, Dwunastu Patriarchów, Słowo 
Mojżesza) oraz komentarze do poszczególnych ksiąg biblijnych. Księgi te 
zostały odrzucone na Synodzie w Jamnie (90-95 r. n.e.). Wśród znalezisk 
zwraca uwagę 9.metrowy „Zwój Świątynny” (skonfiskowany Kando podczas 
„wojny 6.dniowej” w 1967 roku), który m.in. sprawozdaje wydarzenia 
z Księgi Rodzaju z perspektywy pierwszej osoby tak, jakby to Bóg opowiadał 
o swoim działaniu. 

 teksty niebiblijne niezwiązane bezpośrednio z Biblią – zawierające różne 
przepisy i wskazówki związane ze wspólnotą zamieszkującą Qumran 
(np. „Reguła Zrzeszenia”, dokumenty liturgiczne – Liturgia trzech języków 
ognistych, modlitwy liturgiczne, kopie znanego wcześniej „Dokumentu 
Damasceńskiego”, „Zwój Wojny”, kalendarze, horoskopy i hymny 
dziękczynne). Z tej grupy tekstów zwraca uwagę „Zwój Miedziany”, spisany 
na miedzianej blasze, który stanowi jedną z największych tajemnic odkryć 
qumrańskich. Zawiera on opis i zakodowaną lokalizację 64 skrytek z ponad 
4,5 tys. talentów (kilkadziesiąt ton) złota. Pojawiają się tu takie 
sformułowania jak: dół solny, dom danin, dom garncarza czy platforma 
łańcucha, które dzisiaj są niemożliwe do zlokalizowania. O jakie skarby 
miałoby chodzić? Czy są to sprzęty z II Świątyni zniszczonej w 70 r.n.e? W tej 
kwestii są zdania, że skarby te zostały odkryte i przywłaszczone przez 
Templariuszy podczas pierwszej krucjaty. 

Część tekstów niebiblijnych dzieli się jeszcze na nieznane do czasów odkryć 
w grotach Qumran, ale znane powszechnie w Palestynie w czasach działalności 



 str. 31 

wspólnoty oraz teksty nieznane w ogóle obecnie ani w przeszłości, będące 
najwyraźniej wewnętrznymi pismami wspólnoty.  

Wśród 233 manuskryptów biblijnych znalezionych w Qumran 
zidentyfikowano fragmenty każdej księgi Biblii hebrajskiej z wyjątkiem Księgi 
Estery. W przeciwieństwie do zwoju Izajasza – zawierającego kompletny tekst 
Księgi Izajasza – większość z nich jest reprezentowana tylko przez urywki 
stanowiące najwyżej jedną dziesiątą całej księgi. Najbardziej rozpowszechnione 
w Qumran były Psalmy (znaleziono 36 odpisów), Księga Powtórzonego Prawa 
(29 egzemplarzy) i Księga Izajasza (21 egzemplarzy w tym 1QIsaa i 1QIsab).  

Publikacja treści zwojów 
Wokół tekstów z Qumran pojawiła się aura skandalu i tajemniczości. Do końca 

lat 90 ponad 20% tekstów gumrańskich nie było jeszcze opublikowanych. 
Podejrzewano, że naukowcy chcą utajnić jakieś sensacyjne i niewygodne 
informacje. Pojawiły się różnorakie teorie spiskowe, np. że odkrycie to podważa 
wiarygodność chrześcijaństwa. 

Tymczasem, nieliczne tylko zwoje zachowały się w dość dobrym stanie, ale 
większość z nich, zwłaszcza w grocie 4, rozsypuje się i przypominają puzzle. 
Poskładanie tych puzzli zajmowało wiele czasu powołanej w tym celu grupie 
siedmiu badaczy (qumraniści), w składzie której był polski profesor Józef 
Tadeusz Milik. W roku 2001 wszystkie teksty odnalezione w Qumran zostały 
opublikowane w Oxfordzie, w 37 tomach. W 2012 roku ukazuje się wspólny 
projekt Israel Antiquities Authority i Google - biblioteka zeskanowanych 
w doskonałej technice wszystkich tekstów qumrańskich: 
www.deadseascrolls.org.il 

Pierwszym polskim tłumaczeniem rękopisów z Qumran były wydane w 1963 
roku „Rękopisy z Qumran nad Morzem Martwym”, w tłumaczeniu Witolda 
Tylocha. Był to jednak tylko częściowy przekład - Tyloch przełożył jedynie 
najbardziej kompletne i najdłuższe teksty. 

Pierwszy polski całościowy przekład hebrajskich i aramejskich Rękopisów 
z Qumran, uzupełniony ponadto o tłumaczenia zwojów z grot w Wadi Murabba’at, 
Masady i Nachal Chewer ukazał się w 1996 roku jako Rękopisy znad Morza 
Martwego w tłumaczeniu Piotra Muchowskiego. Zapowiadane przez 
wydawnictwo wydanie greckich tekstów qumrańskich nie ukazało się. Warto też 
jest posłuchać dotyczących tego tematu wyczerpujących wykładów Marcina 
Majewskiego: https://youtu.be/_n3BlBL-_mo 

Na wystawie mamy też pierwszy ze zwojów Księgi Izajasza (zwój 1QIsaa 
datowany na 175 r.p.n.e). Mierzy on 7,34 metra długości. Warto zwrócić uwagę 



 str. 32 

na teksty z tej księgi, zwane „pieśniami sługi Pana” (jest ich cztery), które są 
proroctwami dotyczącymi Mesjasza.  

Izajasz przygotował swoich czytelników, rozwijając temat mesjański już od 
pierwszej części swojej księgi. Podążając z biegiem życia Mesjasza na ziemi, prorok 
rozpoczął swoją opowieść od Jego poczęcia i narodzin (Iz 7.14), podkreślił Jego 
tożsamość jako boskiego Króla na wieki z rodu Dawida (Iz 9.5-7: Cudowny 
Doradca, Bóg Mocny, Ojciec Odwieczny, Książe Pokoju), opisał Jego dzieło 
odrodzenia Izraela (Iz 11.1-16: różdżka z pnia Isajego) oraz cichą służbę 
wyzwolenia z ciemności, niesprawiedliwości i cierpienia.  

1. Pieśń Iz 42.1-7: Trzciny nadłamanej nie dołamie ani knota gasnącego nie 
dogasi, ludom ogłosi prawo.  

2. Pieśń Sługi Pana zapisana jest w Iz 49.1-6: Ostrym mieczem uczynił me usta, 
3. Pieśń Sługi Jahwe Iz 50.4-11).  
W pieśni czwartej o cierpiącym Słudze (Iz 53.1-13) Izajasz ukazał rozwinięcie 

wielkiego dramatu Mesjasza, głębię jego cierpienia: 

Iz 53.1-12: Kto uwierzył wieści naszej, a ramię Pana komu się objawiło? 2Wyrósł 
bowiem przed nim jako latorośl i jako korzeń z suchej ziemi. Nie miał postawy 
ani urody, które by pociągały nasze oczy i nie był to wygląd, który by nam się 
mógł podobać. 3Wzgardzony był i opuszczony przez ludzi, mąż boleści, 
doświadczony w cierpieniu jak ten, przed którym zakrywa się twarz, 
wzgardzony tak, że nie zważaliśmy na Niego. 4Lecz on nasze choroby nosił, 
nasze cierpienia wziął na siebie. A my mniemaliśmy, że jest zraniony, przez Boga 
zbity i umęczony. 5Lecz on zraniony jest za występki nasze, starty za winy nasze. 
Ukarany został dla naszego zbawienia, a jego ranami jesteśmy uleczeni. 
6Wszyscy jak owce zbłądziliśmy, każdy z nas na własną drogę zboczył, a Pan 
jego dotknął karą za winę nas wszystkich. … 

Wszystkie te teksty są tak niesamowicie wiernymi proroctwami mesjańskimi, 
że dopiero odkrycie zwojów nad Morzem Martwym dało pewność, że nie zostały 
one sprefabrykowane post factum.  

Czy Biblia hebrajska odkryta w Qumran jest taka sama jak współczesny 
Stary Testament? 

Oto jest pytanie, które nurtowało odkrywców tekstów w jaskiniach nad 
Morzem Martwym. Bo przecież od czasu, kiedy Mojżesz w XV (XIII) wieku p.n.e. 
otrzymał kamienne tablice i wiele innych przykazań, nakazów i zakazów, 
do wydrukowania pierwszej Biblii w języku hebrajskim, minęło niemal 3 tysiące lat 
– 3000 lat ręcznego przepisywania słowo po słowie, zdanie po zdaniu. To nic, że 
dla Izraelitów Tora nie tylko była rodzajem konstytucji, kodeksem Boskiego Prawa 



 str. 33 

(zobacz znajdujący się na wystawie zbiór 613 przykazań judaizmu), ale także 
świętym słowem od samego Boga. Przecież nie wydaje się możliwe, aby przy 
wielokrotnym przepisywaniu dowolnego tekstu nie popełnić jakiś błędów, a może 
i celowych przeinaczeń!  

Rękopisy ksiąg biblijnych z Qumran są o tysiąc lat starsze od kodeksów 
z Aleppo i Leningradzkiego oraz innych, znanych wcześniej manuskryptów. 
Wyjątkiem jest tzw. Papirus z Nash zawierający Dekalog i modlitwę Shema Israel 
pochodzący z II wieku p.n.e.  

W konsekwencji dogłębnych porównań uczeni opublikowali w Jerusalem 
Christian Review następujący komunikat: „Odkrycie Zwojów nad Morzem 
Martwym udowodniło niezbicie, że Stary Testament jest dokładnie taki sam, jak 
ten z jakiego dziś korzystamy”. 

Nie oznacza to jednak, że teksty qumrańskie są litera w literę takie same jak 
współczesne. Biorąc pod uwagę choćby tylko jedyny kompletny tekst Księgi 
Izajasza 1QIsaa, zawiera on ponad 2 tysiące różnic w odniesieniu do Księgi Izajasza 
z Kodeksu Leningradzkiego. Już porównanie go z innym, niepełnym tekstem tej 
księgi 1QIsab wykazuje sporo różnic. Mamy więc już w Qumran co najmniej dwa 
warianty tej samej Księgi. Co zatem mają badacze na myśli stwierdzając, że teksty 
z Qumran „są dokładnie takie same jak te, z których dziś korzystamy”? 

Otóż, znakomita większość tych różnic to drobne pominięcia jednej litery, 
jednego wyrazu, zmiany szyku liter czy wyrazów. Przykładem takich nieznaczących 
różnic jest 1Sm 1.24 w którym współczesna fraza „trzy cielce” w 1QIsaa brzmi 
„trzyletni cielec”. Podobnie w Iz 11.6 fraza „cielę i lew i tuczny baranek (umeri) 
razem” odpowiada „cielę i lew paść się będą (imru) razem” i mały chłopiec będzie 
je poganiał.  

Teksty qumrańskie pokazały nam także całkowicie nowe zrozumienie 
niektórych tekstów. Na przykład: 

tekst z Qumran / Kodeks Leningradzki (BHS) 
Pwt 32.8: według liczby synów Izraela / według liczby synów Boga 
Ps 22.17: przebodli (karu) ręce i nogi moje / jak lew (ka ari) ręce i nogi moje 
Iz 53.9b-10: Spodobało się Panu … / brak wersetów 
1Sm 11.1: (…) / brak dwóch wersetów wyjaśniających sens opisanego wydarzenia 

Tutaj, zwoje z Qumran objawiają nam właściwe znaczenie i sens tekstów 
dotychczas nie w pełni zrozumiałych. W dwóch ostatnich przykładach objawia się 
błąd w przepisywaniu zwany homoiotéleuton, co znaczy: podobieństwo 
zakończenia. Polega on na tym, że skryba przepisując jakiś fragment kończy go na 



 str. 34 

pewnym wyrazie (np. Izrael), a potem kontynuuje przepisywanie od tego wyrazu 
(Izrael) ale kilka linijek niżej opuszczając w ten sposób jakiś fragment tekstu.  

Wiele z rękopisów odnalezionych nad Morzem Martwym zawiera tekst 
podobny do dzisiejszego tekstu Biblii hebrajskiej (teksty protomasoreckie). 
Niektóre z wariantów zbliżają się do tekstu Septuaginty (protoseptuaginta). 
Nie znaczy to, że były one przepisywane z Septuaginty, ale raczej, że tekst Grecki 
oraz te rękopisy mają to samo, starsze źródło.  

Około 55% rękopisów biblijnych zawiera tekst zgodny z tekstem masoreckim, 
około 5% manuskryptów zgadza się z tekstem Septuaginty, 5% potwierdza 
Pentateuch samarytański (teksty protosamarytańskie), a 20% przekazuje tekst 
charakterystyczny wyłącznie dla wspólnoty esseńczyków. Pozostałe 15% 
manuskryptów biblijnych z Qumran nie daje się przyporządkować do żadnego 
wariantu znanych dziś świadków tekstu biblijnego.  

A zatem, warianty tekstowe występujące w rękopisach z Qumran 
potwierdzają istnienie kilku odrębnych przekazów (recenzji) Biblii w okresie 
przedmasoreckim. Okazało się jednak, że nie ma znaczących różnic w tych 
tekstach, a te które stwierdzono, są tak drobne, że nie powodują zmiany znaczenia 
tekstu.  

Jeśli przyjrzymy się tekstom z Qumran, to zauważymy, że mają w sobie coś 
szczególnego –są zapisane BEZ SAMOGŁOSEK, czyli w systemie spółgłoskowym. 
Czy taki tekst – PLK – jest łatwo, czy trudno odczytać? Co tu jest napisane? Rację 
mają ci, którzy przeczytali słowo PoLaK a może PoLKa albo PLiK czy PaLiK. A może 
jest to skrót od Polskie Linie Kolejowe PLK lub Polska Liga Koszykówki? A co jeśli 
skryba się pomylił i miału tu być PŁK? Znaki hebrajskie są bardzo do siebie zbliżone 
w kształcie, jak np. jud/jod  י z waw  ו  lub dalet  ד z resz  ר. 

Żydzi znający przepisywany tekst na pamięć nie mają problemu z jego 
odczytaniem, tak jak Polacy widząc sekwencję spółgłosek: 
JSZCZPLSKNZGNŁPKMŻJM bez trudu rozpoznają pierwsze słowa Hymnu 
Narodowego (zob. dodatek). 

7. SEPTUAGINTA (250 P.N.E) 
Septuaginta nie była tłumaczeniem przyjętym bezkrytycznie przez 

Żydów, a jednak posiada „imprimatur” Jezusa, Jego apostołów 
i ewangelistów, ponieważ to ona była cytowana w księgach Nowego 
Testamentu. Istotą Bibli i nie jest więc takie czy inne słowo lub 
sformułowanie. Co zatem jest jej istotą? Odpowiedź daje Chrystus 
w Ewangelii  Jana 5.39-40. 



 str. 35 

Septuaginta (z łac. siedemdziesiąt) – pierwsze tłumaczenie Starego 
Testamentu z hebrajskiego i aramejskiego na grekę. Nazwa pochodzi ponoć od 
liczby tłumaczy, którzy mieli brać udział w pracach nad przekładem.  

Według listu, nieznanego bliżej hellenisty Żydowskiego z Aleksandrii 
o imieniu Arysteasz, na zaproszenie Ptolemeusza II Filadelfosa (308-
246 r. p.n.e.) do Aleksandrii w Egipcie9 miało przybyć siedemdziesięciu lub 
siedemdziesięciu dwóch (po 6 z każdego plemienia Izraela) uczonych żydowskich, 
którzy rozpoczęli przekład Tory na grekę (koine10). Mieli oni pracować osobno, 
a potem wymienić się efektami tłumaczenia i ustalić ostateczną wersję dzieła. Gdy 
po siedemdziesięciu dniach ukończyli translację jakiegoś fragmentu Tory, wówczas 
okazało się, że poszczególne teksty tłumaczenia są identyczne, co odebrano jako 
znak od Boga. 

Przekład ten powstawał pomiędzy 250 a 150 rokiem p.n.e. w Egipcie. 
Doczekał on do naszych czasów w wielu, bo około 1550 rękopisach. 
Do najcenniejszych zalicza się te, które znajdują się w pergaminowych kodeksach 
biblijnych (Kodeks „B” Watykański, kodeks „S” Synajski, kodeks „A” Aleksandryjski 
czy wreszcie w Polimpseście Efrema z IV i V wieku – Kodeks „C”).  

Septuaginta powstała dla potrzeb mówiącej po grecku diaspory żydowskiej. 
Diasporę stanowili Żydzi, którzy tak dalece przywykli do pobytu na obczyźnie, że 
stracili znajomość języka ojczystego, nie tracąc jednak wiary. Trafili tam jako jeńcy 
wojenni lub jako emigranci gospodarczy zakładając liczne żydowskie kolonie na 
całym starożytnym świecie.  

Przekład postępował stopniowo. Za czasów Ptolemeusza II przetłumaczono 
najprawdopodobniej Pięcioksiąg Mojżeszowy, potem stopniowo inne księgi 
biblijne, wreszcie dodano teksty napisane od razu po grecku. Niektóre z tych ksiąg 
Septuaginty funkcjonują jako apokryfy (np. Psalmy Salomona, 3 i 4 Księga 
Machabejska). Ponadto Septuaginta obok ksiąg należących do tradycyjnego 
kanonu hebrajskiego zawiera też greckie księgi deuterokanoniczne, inaczej 
zwane też  wtórnokanonicznymi (np. Księga Mądrości Syracha, Księgi: Judyty, 
Tobiasza, 1 i 2 Księga Machabejska). 

 
9 Zlecenie Filadelfosa na przetłumaczenie tekstów hebrajskich na greckie mogło wynikać z chęci 

uzupełnienia księgozbioru Biblioteki Aleksandryjskiej. Została ona założona przez 
Ptolemeusza I Sotera (367-238 r. p.n.e) i przetrwała do 273 r. n.e, kiedy to spłonął jej główny 
księgozbiór. 

10 Koine znaczy z greckiego „wspólny”. Jest to grecki dialekt uzgodniony do stosowania od ok. 330 r. p.n.e. na terenie 
wschodniej części basenu Morza Śródziemnego. 



 str. 36 

Kościół Katolicki dopiero na Soborze Trydenckim, który miał miejsce w latach 
1545–1563, przyjął szeroki kanon 73 ksiąg, włączając wówczas do hebrajskiego 
kanonu Starego Testamentu także deuterokanoniczne księgi greckie. 

Natomiast protestanci (w tym Luter) choć nazwali te księgi apokryfami, ale 
też doszli do wniosku, że są one ważne i należy je umieścić w Biblii. Zazwyczaj 
umieszczano je na końcu Starego Testamentu (zobacz KJV, Biblia Gdańska). 
Dopiero od czasu, gdy Towarzystwa Biblijne zaczęły tłumaczenie i wydawanie Biblii 
do celów misyjnych, zrezygnowano z zamieszczania apokryfów w Bibliach 
protestanckich. 

Tak więc ani Luter, ani inni reformatorzy nie traktowali ich jak coś złego, ale 
jak coś, co miało mniejsze znaczenie i było zalecane do codziennej lektury 
i pobożności. Znajdziemy je w większości starych tłumaczeń Biblii; współczesne 
Biblie protestanckie rzadko je zawierają (np. jedno z wydań Biblii Warszawskiej 
Towarzystwa Biblijnego). 

Ponieważ przekład powstawał w przeciągu długiego okresu czasu i był 
dziełem wielu tłumaczy, jest on zróżnicowany pod względem wierności tekstowi 
hebrajskiemu. W Pięcioksięgu, Księdze Psalmów czy Pieśni nad pieśniami jest 
niemal dosłowny, podczas gdy na przykład w Księdze Hioba czy Daniela jest 
swobodną parafrazą. Wersja Księgi Daniela pochodząca z Septuaginty została 
w Kościele tak skutecznie zastąpiona przez rewizję Teodocjona, że tylko dwa 
rękopisy greckiego Starego Testamentu zawierają jej tekst w przekładzie 
Septuaginta. Grecki tekst jest obszerniejszy przez to, że otrzymał samogłoski. 
Z tego powodu, na przykład, Księga Królewska została podzielona na dwie księgi. 

Na synodzie w Jamni (90-95 r.n.e.) Żydzi odcinają się od Septuaginty wraz z jej 
apokryfami. Po odrzuceniu Septuaginty przez Żydów powstało jeszcze kilka innych 
tłumaczeń na grekę, ale nie dorównują one rangą ani wartością naukową 
Septuagincie.  

Septuaginta była Biblią pierwszych chrześcijan. Gdy apostoł Paweł w Liście 
do Tymoteusza pisze: „Całe Pismo przez Boga jest natchnione i pożyteczne do 
nauki, do wykrywania błędów, do poprawy, do wychowywania 
w sprawiedliwości” (2Tym 3.16) ma na myśli znaną w owym czasie wszystkim 
chrześcijanom Septuagintę. Dominacja Septuaginty (a nie pism hebrajskich) we 
wczesnym chrześcijaństwie była niewątpliwa i trwała ona do czasu, gdy Hieronim 
dokonał przekładu Biblii na język łaciński. Ani Jezus, ani apostołowie, ani 
ewangeliści nie podważają ani jednego słowa z tej Księgi, chociaż była ona 
podważana przez wielu Żydów. Cytaty Starego Testamentu zawarte w Nowym 
Testamencie w ogromnej większości (95%) pochodzą z Septuaginty. Dziś 



 str. 37 

tak często spieramy się o słowa zapisane w Biblii bo szukamy w niej nie tego, czego 
powinniśmy szukać. A powinniśmy dążyć do poznania jej Autora:  

J 5.39-40: Badacie Pisma, bo sądzicie, że macie w nich żywot wieczny; a one 
składają świadectwo o mnie 40Ale mimo to do mnie przyjść nie chcecie, aby mieć 
żywot. (BW). 

J 17.3: A to jest życie wieczne: aby znali Ciebie, jedynego prawdziwego Boga, oraz 
Tego, którego posłałeś, Jezusa Chrystusa. (BT) 

Na wystawie mamy „Biblię Pierwszego Kościoła”. Jest to wierne tłumaczenie 
na Polski tekstów greckich (Septuaginty oraz Nowego Testamentu). Gdyby 
w młodym kościele chrześcijańskim istniała biblia po Polsku, to właśnie tak by 
mogła ona wyglądać. 

8. ORYGENES I JEGO HEXAPLA (250 N.E) 
Hexapla, to datowana na lata czterdzieste III wieku, a sporządzona przez 

Orygenesa księga zawierająca w sześciu kolumnach zestawienie hebrajskiego 
tekstu Biblii z jego transkrypcją na język grecki i inne przekłady na grekę: Akwili, 
Symmacha, Septuagintę i jej rewizję autorstwa Teodocjana. Liczyła ok. 7000 
foliałów w 50 tomach i była przechowywana w Bibliotece cezarejskiej. Tam też 
z Hexapli mógł korzystać Hieronim podczas przygotowań do tłumaczenia Biblii na 
łacinę. Oryginał zaginął prawdopodobnie w VII wieku wraz ze zniszczeniem 
biblioteki w 638 roku podczas najazdu arabskiego. 

Na szczęście zachowało się kilka kopii heksaplarnego tekstu Septuaginty 
z pojedynczych ksiąg oraz jej syryjskie tłumaczenie (Syro-heksapla). 

Orygenes w swoim Komentarzu do Ewangelii Mateusza wyjaśnił w jakim celu 
stworzył Heksaplę:  

(...) Te bowiem miejsca w Septuagincie, które z powodu rozbieżności rękopisów 
budziły wątpliwość, poddaliśmy ocenie na podstawie pozostałych wydań i zgodne 
z nimi zachowaliśmy, zaznaczając obelosem (znaki w kształcie krzyża) te, których 
brak w tekście hebrajskim (nie mieliśmy odwagi usunąć ich całkowicie), a inne 
dodaliśmy ze znakiem asterysku (znak w kształcie gwiazdki), aby było widoczne, że 
lekcje nie występujące w Septuagincie dodaliśmy z pozostałych, zgodnych 
z tekstem hebrajskim wydań. [https://pl.wikipedia.org/wiki/Hexapla] 

Kim był Orygenes? Orygenes (185-254) – jak podaje wikipedia - jeden 
z najbardziej płodnych komentatorów Pisma Świętego w epoce patrystycznej. 
W zasadniczy sposób przyczynił się do ukształtowania tradycji teologicznej Szkoły 
Aleksandryjskiej. Jest zaliczany do pisarzy starochrześcijańskich, a także, mimo że 



 str. 38 

niektóre jego teorie uznano za błędne, do Ojców Kościoła. Podejście Orygenesa 
do teologii nazywane jest czasem «gnozą chrześcijańską». Potępiony przez synod 
aleksandryjski, został Orygenes w 232 roku usunięty z Aleksandrii. Osiadł 
w Cezarei, gdzie założył własną szkołę teologiczną, która osiągnęła duży rozgłos. 
Działająca przy szkole biblioteka miała opinię najlepszej biblioteki teologicznej 
w końcu starożytności.  

Schyłek życia Orygenesa był naznaczony prześladowaniami. Uniknął ich za 
Maksymina (235–238), ale podczas następnej fali, za czasów Decjusza (250 r.), 
został aresztowany i poddany torturom – miał wtedy prawie 70 lat. Według 
tradycji umarł wkrótce po zwolnieniu z więzienia na skutek odniesionych ran – 
zdaniem jednych w Cezarei, według innych w Tyrze, gdzie ponoć miał znajdować 
się jego grób. 

9. KWESTIA ŹRÓDEŁ 

Stary Testament - Biblia Hebraica  
Mniej więcej od 1901 roku Rudolf Kittel (1853–1929), profesor badań nad 

tekstem Starego Testamentu z Lipska, rozwijał projekt wydania krytycznego Biblii 
hebrajskiej. Pierwsze wydanie Biblia Hebraica Kittela (BHK) ukazało się w 1906 
roku w Lipsku. Jako podstawa wydania został użyty tzw. textus receptus Biblii 
hebrajskiej pochodzący z wydania tekstu masoreckiego opublikowanego przez 
Daniela Bomberga w Wenecji w latach 1524–1525. Tekst ten był wówczas 
uznawany za najlepszy punkt odniesienia, z którego też czerpał Luter. 

Od pierwszego wydania przez kolejne dziesięciolecia XX wieku BHK stała się 
podstawowym tekstem konsultowanym przy każdej pracy naukowej nad tekstem 
hebrajskim. Mijający czas przyniósł jednak konieczność opracowania nowej edycji. 
Przede wszystkim odkrycie zwojów znad Morza Martwego spowodowało 
konieczność dokonania poważnych rewizji tekstu. Zamierzano przedstawić 
przynajmniej najlepiej zachowane warianty tekstu Księgi Izajasza i Habakuka. 
Z technicznego punktu widzenia, bez zastosowania technik komputerowych, było 
to zadanie trudne do wykonania w tamtych czasach.  

Następcą BHK stała się wydana w Stuttgarcie Biblia Hebraica Stuttgartensia 
(BHS). Kolejnym projektem (ciągle w rozwoju) jest natomiast Biblia Hebraica 
Quinta (BHQ). Mimo pojawienia się nowych edycji BHK do dziś jest konsultowana 
w pracach naukowych nad tekstem biblijnym, ponieważ aparat krytyczny BHK 
porusza wiele cennych kwestii. 



 str. 39 

Nowy Testament 
Daty powstania ksiąg NT: Marek (68-70 r. n.e.); Mateusz (70-90); Łukasz 

(70-90); Jan (90-104). Listy Pawła (50 do 67 r. n.e.), Piotra (do 67 r), Jana (90-
104 r.ne), Jakuba (zm. 62 r. n.e.), Apokalipsa (94-98 r.). 

Czy księgi Nowego Testamentu rzeczywiście zostały spisane przez ludzi, 
którym się to przypisuje? 

Marek i Łukasz nie należeli nawet do grona apostołów, reputacja 
Mateusza jako celnika nie była więcej warta niż reputacja Judasza 
Iskarioty, zaś Ewangelię Jana mógł napisać wymieniony w 125 r.n.e przez 

Papiasza (zm. 135 r.) bliżej nieokreślony „Jan Starszy”. 

Gdy już znacznie później pojawiły się ewangelie apokryficzne, 
przypisywano je znanym i szanowanym osobom. Jedynym sensownym 
powodem, dla którego autorstwo Ewangelii synoptycznych 
(porównywalne, podobne do siebie) przypisano trzem mało istotnym 
osobom jest fakt,  że są to ich prawdziwi twórcy.  

O rzetelności ewangelii Marka oraz Mateusza zapewnia wspomniany 
wcześniej Papiasz: Marek, który był tłumaczem Piotra, spisał dokładnie, 
choć nie po kolei,  wszystkie słowa i czyny Pana, które zapamiętał.  Nie 
słyszał bowiem sam Pana ani nie był jednym z jego uczniów, ale później, 
jak powiedziałem, jednym z [uczniów] Piotra.  Piotr nauczał odpowiednio 
do okazji, przedstawiając słowa Pana nie w sposób systematyczny, dlatego 
Marek słusznie postąpił spisując niektóre z tych rzeczy tak, jak je 
zapamiętał. Miał bowiem tylko jeden cel: nie pominąć niczego z tego, co 
słyszał, i  niczego nie przekręcić. (cyt. w Historii Kościelnej Euzebiusza 
z Cezarei), 

a także Ireneusz z Lyonu (zm. 202 r.), który w liście datowanym 

na 180 r.n.e. pisze: I  tak Mateusz wśród hebrajczyków, w ich języku 
(w hebrajskim lub aramejskim), wydał pismem ewangelię, podczas gdy Piotr 
i Paweł głosili  ewangelię w Rzymie i zakładali tam kościół. Po ich śmierci 
(67 r  n.e.) Marek – uczeń i tłumacz Piotra przekazał nam także w formie 
pisanej to, co Piotr głosił.  Łukasz zaś, jako towarzysz Pawła, ewangelię, 
którą ten głosił przekazał w swej księdze. Następnie Jan, uczeń Pański, 
który spoczywał na Jego piersi,  także wydał ewangelię, gdy przebywał w 
Efezie, w Azji.  (po powrocie z zesłania na Patmos)  



 str. 40 

Teksty NT były pisane po grecku. Są głosy (cytowany Ireneusz), 
że Ewangelia Mateusza była pierwotnie napisana po aramejsku, jednak 
do dzisiaj  nie zachowały żadne ślady takiej Ewangelii.  

Nie wiadomo w jakim języku do zebranych przemawiał Ap. Piotr 
podczas Święta Pięćdziesiątnicy, ale z Dziejów Apostolskich wiemy, 
że zgromadzeni na święto Żydzi posługiwali  się wieloma ”własnymi” 
językami:  

Dz 2.5-11: 5A przebywali w Jerozolimie Żydzi, mężowie nabożni, spośród 
wszystkich ludów, jakie są pod niebem; 6Gdy więc powstał ten szum, zgromadził 
się tłum i zatrwożył się, bo każdy słyszał ich mówiących w swoim języku. 
7I zdumieli się, i dziwili, mówiąc: Czyż oto wszyscy ci, którzy mówią, nie są 
Galilejczykami? 8Jakże więc to jest, że słyszymy, każdy z nas, swój własny język, 
w którym urodziliśmy się? 9Partowie i Medowie, i Elamici, i mieszkańcy 
Mezopotamii, Judei i Kapadocji, Pontu i Azji, 10Frygii i Pamfilii, Egiptu i części 
Libii, położonej obok Cyreny, i przychodnie rzymscy, 11Zarówno Żydzi jak 
prozelici, Kreteńczycy i Arabowie - słyszymy ich, jak w naszych językach głoszą 
wielkie dzieła Boże. 

Apostoł Paweł biegle posługiwał się co najmniej greką i hebrajskim:  

Dz 21.37-40: A Paweł, gdy miano go już wprowadzić do twierdzy, rzekł do 
dowódcy: Czy wolno mi coś ci powiedzieć? A on rzekł: To ty mówisz po grecku? 
38Nie jesteś więc tym Egipcjaninem, który niedawno wzniecił powstanie 
i wyprowadził na pustynię cztery tysiące skrytobójców? 39A Paweł rzekł: Jestem 
Żydem z Tarsu w Cylicji, obywatelem dosyć znacznego miasta; proszę cię, 
pozwól mi przemówić do ludu. 40A gdy ten pozwolił, Paweł, stanąwszy na 
schodach, skinął ręką na lud, a kiedy zapadło głębokie milczenie, przemówił do 
nich w języku hebrajskim tymi słowy 

Ważnym dokumentem chrześcijańskim z pierwszej połowy II wieku 
jest Didache, czyli Nauczanie Pana do narodów przekazane przez dwunastu 
apostołów. Jest to anonimowe dzieło w języku greckim nie włączone do kanonu 
NT (apokryf). Zalicza się je do pism Ojców apostolskich. Składa się ono z 16 
rozdziałów. Didache zawiera pouczenia moralne dla katechumenów, w tym 
pierwszy opis chrztu (1–6), przepisy liturgiczne i modlitwy (7–10) oraz zarządzenia 
organizacyjne pierwszych gmin (11–15). Część 16 przeznaczona jest na wezwanie 
do czujności wobec zbliżającego się czasu przyjścia Chrystusa. Pouczenia moralne 
przedstawione są w formie dwóch dróg: drogi życia (1–4) i drogi śmierci (5). Droga 
życia streszcza się w cytowanym na początku przykazaniu miłości Boga i bliźniego. 
Jej opis zaczyna się od zestawienia pozytywnych nakazów zaczerpniętych 



 str. 41 

z Ewangelii synoptycznych. Opis drogi zła, która jest drogą śmierci, zawarty w V 
rozdziale zaczyna się od słów: „A oto droga śmierci – droga zła i pełna 
przekleństwa: zabójstwo, cudzołóstwo, pożądliwość, nierząd, kradzież, 
bałwochwalstwo, czary, trucicielstwo, grabież, krzywoprzysięstwo, obłuda, 
dwulicowość, podstęp, pycha, złośliwość, zuchwalstwo, chciwość, sprośna mowa, 
zazdrość, bezczelność, samochwalstwo”. Chrzest winien odbywać się przez 
zanurzenie w „wodzie żywej”, tj. w rzece lub strumieniu. W razie jej braku 
w wodzie stojącej zimnej lub ciepłej. W razie konieczności dopuszcza się chrzest 
przez trzykrotne polanie wodą stojącą przechowywaną w naczyniach.  

Tekst Didache zachował się w rękopisie Codex Hierosolymitanus z 1056 roku. 
Dokument ten został odkryty w Konstantynopolu, w 1873 roku. Wspomniany jest 
wielokrotnie w pismach datowanych na początek II w. n.e. (list Barnaby (70-
130 r.), Pasterz Hermasa (140-150 r,), list Ireneusza (ok. 180 r). Klemens 
Aleksandryjski w liście z ok. 190 r. zalicza Didache do tekstów natchnionych.  

Oprócz czterech Ewangelii , uczeni wspominają często o tajemniczym 
„Q” (od niem. Quelle = źródło).  Ze względu na podobieństwo słownictwa 
i treści zakłada się, że pisząc swoje ewangelie Mateusz i  Łukasz opierali 
się na wcześniejszej Ewangelii  Marka oraz z pewnego źródła „Q”. 
Teoretycznie jest możliwe, że w otoczeniu Jezusa był ktoś, kto spisywał 
Jego najważniejsze myśli.  Żydzi często tak robili  w stosunku do 
szanowanych nauczycieli.  Hipoteza ta nie jest jak dotąd potwierdzona 
żadnymi odkryciami. 

Czy mogę mieć pewność, że czytając teksty Nowego Testamentu 
rzeczywiście czytam to, co napisali jej autorzy? 

Chrześcijaństwo zostało założone poprzez ustne głoszenie Ewangelii. 
Na początku, oprócz pism Starego Testamentu, nie mieli chrześcijanie żadnych 
innych ksiąg świętych, bo dopóki mieli żywe słowo nie było takiej potrzeby. Jednak 
już wkrótce po śmierci Chrystusa, zaczęło w kościele rozwijać się piśmiennictwo. 
Wierni zapragnęli zachować słowa Jezusa tak, jak to przekazywali im apostołowie. 
Łukasz zaczyna swoją Ewangelię informacją, że wielu już przed nim podjęło się 
sporządzać opis wydarzeń, a zatem I wiek musiał obfitować w sprawozdania 
o życiu i działalności Jezusa.  

Księgi Nowego Testamentu powstawały 20 do 70 lat po śmierci Chrystusa. 
W tym okresie żyło jeszcze wielu naocznych świadków opisywanych wydarzeń 
(także ci wrogo nastawieni), toteż wszelka nieprawda byłaby mocno krytykowana, 
a pisma nie byłyby rozpowszechniane. Dla porównania, autorami dwóch 
najstarszych biografii Aleksandra Wielkiego są Arian i Plutarch. Biografie te 



 str. 42 

powstały ponad 400 lat po śmierci bohatera w 323 roku p.n.e. Mimo tego, 
historycy są zgodni, że są to teksty wiarygodne.  

Istnieją powody, by sądzić, że niektóre księgi Nowego Testamentu zostały 
spisane wcześniej niż się powszechnie przyjmuje. Napisane przez Łukasza Dzieje 
Apostolskie są drugą z jego ksiąg (pierwszą jest Ewangelia według Łukasza). 
Historia opisana w Dziejach urywa się na osadzeniu Pawła w areszcie domowym 
w Rzymie. Łukasz nie podaje jak kończy się historia Pawła, bo prawdopodobnie 
księga ta została ukończona przed skazaniem Pawła na śmierć w 67 roku. Może to 
oznaczać, że pierwsza księga Łukasza, czyli Ewangelia, została ukończona 
wcześniej, a ponieważ Łukasz zawarł w swej Ewangelii fragmenty Ewangelii Marka, 
więc tamta musi być jeszcze starsza i powstała pod koniec lat 50. Jeszcze 
wcześniejsze są listy Apostoła Pawła, który zaczął je pisać już pod koniec lat 
czterdziestych, a więc niecałe 20 lat po śmierci Jezusa. Analizując treść listów 
Pawła można stwierdzić, że sięgał on do jeszcze starszych źródeł. Paweł cytował 
w nich wyznania wiary oraz hymny opracowane przez pierwsze wspólnoty 
chrześcijan, które sięgają samych początków chrześcijaństwa. Jedno z najbardziej 
znanych wyznań wiary znajdujemy w Liście do Filipian 2.6-11 oraz Kolosan 1.15-
20. Jednak najważniejszym Credo jest to pochodzące z 1Kor 15.3-8: Przekazałem 
wam na początku to, co przejąłem, że Chrystus umarł …, które mógł „przejąć” już 
ok. 35 roku po spotkaniu w Damaszku z Ananiaszem. Ten przygotowując Pawła do 
chrztu musiał wymagać od niego wyznania wiary. 

Skąd możemy mieć pewność, że teksty NT, które doczekały naszych 
czasów są niezmienione? 

Oryginalne manuskrypty11 Biblii (autografy) zaginęły. Nie istnieją już. 
Były pisane na nietrwałym materiale, który nie przetrwał do dzisiejszych czasów. 
Nie oznacza to jednak, że nie wiemy, co one zawierały. Dysponujemy dziś 
skopiowanymi kopiami ich kopii (apografy). Nawet jeśli były one obciążone 
błędami kopistów, to i tak na podstawie wielu kopii tych samych tekstów można 
wiernie odtworzyć treść autografów. Warto zauważyć, że księgi Nowego 
Testamentu raczej nie przepisywali żydowscy soferowie. Zajęciem tym parali się 
zwykle mnisi, a starannością i rzetelnością wyróżniali się wśród nich benedyktyni. 

Nowy Testament ma ogromną przewagę nad innymi starożytnymi tekstami. 
Polega ona na dużej liczbie zachowanych kopii, z których wiele jest niewiele 
młodsza od autografów. Wielka ilość zgodnych ze sobą kopii stwarza duże 

 
11 Manuskrypt – pisany ręcznie, rękopis; inkunabuł – pierwsze drukowane pisma, starodruki, 

bez strony tytułowej lecz z krótkim dopiskiem na jego końcu (kolofon) informującym o autorze 
dzieła 



 str. 43 

prawdopodobieństwo odtworzenia oryginału, gdyż świadczą one o pochodzeniu 
z jednego źródła. 

Roczniki Imperium Rzymskiego napisane przez Tacyta około 116 r. n.e 
zachowały się w jedynym rękopisie, który został sporządzony ok. 850 roku. 
I chociaż istnieje spora luka czasowa pomiędzy powstaniem autografu a datą 
sporządzenia jedynej zachowanej kopii, to żaden z naukowców nie wątpi, 
że opisują one prawdziwe wydarzenia. Inny przykład to Wojna Żydowska żyjącego 
w I wieku n.e. historyka Józefa Flawiusza. Zachowała się ona w 9 rękopisach, 
przy czym kopie te powstały w X, XI i w XII wieku. 

Tymczasem, aktualnie skatalogowano ponad 5 tysięcy sztuk rękopisów NT 
w języku greckim. Na drugim miejscu klasuje się Iliada Homera. Do dziś zachowało 
się około 650 rękopisów tego dzieła. Pochodzą one z II i z III wieku n.e. to jest 
prawie tysiąc lat po napisaniu Iliady.  

Do tej pory nie odkryto żadnych rękopisów Nowego Testamentu z I wieku. 27 
wydanie Novum Testamentum Graece Nestle-Alanda datuje tylko cztery rękopisy 
na II wiek. Jedenaście innych rękopisów datowanych jest na ok. rok 200. 
Amerykańscy paleografowie poszerzają tę listę o kilka dalszych rękopisów. 

Najobszerniejsze części NT zawierają tak zwane papirusy Chester Beatty 
(Czester Biti), odkryte około 1930 r. Pierwszy z nich pochodzi z II wieku i obejmuje 
urywki czterech Ewangelii oraz Dziejów Apostolskich. Drugi papirus, który powstał 
około 200 roku, zawiera obszerne fragmenty ośmiu listów Pawła i część listu do 
Hebrajczyków, którego autorstwo jedni przypisują Barnabie, inni Pawłowi. 
W trzecim papirusie pochodzącym z III wieku, znajdziemy obszerny fragment 
Apokalipsy.  

Inny zbiór starych papirusów zakupiony został przez Martina Bodmera. 
Najstarsze teksty z tego zbioru powstały około 200 roku i obejmują 2/3 Ewangelii 
wg Jana (rozdziały 1-14). Jest wśród nich także papirus z fragmentami Ewangelii 
Łukasza datowany na III w.  

Najstarszym wśród odkrytych papirusów jest tzw. Papirus Rylanda 
(na wystawie) zawierający 5 wierszy z Ewangelii Jana (J 18.31-33 i 37-38). Jest to 
rozmowa Jezusa z Piłatem, w której Piłat pyta, czy Jezus jest królem. Datuje się go 
na ok. 125 r. n.e., ale są też zdania, że może on sięgać czasów cesarza Trajana (98-
117 r. n.e.). Zakupiono go w Egipcie w roku 1920 wraz z innymi rękopisami. Aż do 
roku 1934, kiedy to Roberts odnalazł, odczytał i datował ten papirus w Bibliotece 
Johna Rylanda w Manchester, był on niezauważony. Do tego czasu uważało się, 



 str. 44 

że Ewangelia Jana nie mogła powstać wcześniej, niż w roku 160, nie mógł jej zatem 
napisać Apostoł Jan. Odkrycie Robertsa obala tą tezę.  

Najstarsze, pochodzące z pierwszych trzech wieków, teksty NT to 99 
fragmentów papirusów zawierających jeden lub kilka rozdziałów albo ksiąg. 
Zachowały się jeszcze teksty zapisane na pergaminie. Te najstarsze są zapisane 
dużymi greckimi literami (zapisy uncjalne). Obecnie jest ich 306, przy czym 
niektóre datowane są na III wiek. Około roku 800 rozpowszechniła się nowa 
technika kaligrafii, zwana minuskułą (antonim majuskuły). Zachowało się 2856 
rękopisów zapisanych taką techniką. Mamy też lekcjonarze, które zawierają pisma 
NT zapisane w takiej kolejności, w jakiej należało je odczytywać w konkretnych 
okresach liturgicznych. W sumie skatalogowano 2403 sztuki takich lekcjonarzy. 
Łączna ilość greckich rękopisów wynosi zatem 5664 egzemplarzy. 

A przecież, oprócz dokumentów greckich istnieją jeszcze tysiące starożytnych 
egzemplarzy pism NT spisanych w innych językach. I tak mamy od 8 do 10 tysięcy 
rękopisów łacińskich, 8 tysięcy rękopisów w języku etiopskim, słowiańskim 
i ormiańskim. Daje to w sumie 24 tysiące zachowanych rękopisów. 

Nie istnieje na świecie inny zbiór literatury starożytnej szczycący się 
taką obfitością materiału tekstowego. W żadnym innym przypadku czas 
jaki upłynął od powstania autografu do stworzenia najstarszego 
zachowanego jego odpisu nie jest tak krótki, jak w przypadku Nowego 
Testamentu. W ten sposób usunięta zostaje podstawa do wszelkich 
wątpliwości co do tego, że Pismo Święte zachowało się do naszych czasów 
w postaci zasadniczo takiej samej, w jakiej powstało. 

Istnieją cztery podstawowe rodziny typów tekstu Nowego Testamentu:  
Tekst zachodni (jak Kodeks Bezy,) powstały w okolicach Antiochii. Już Polikarp ze 

Smyrny (zm. 156) cytował Dzieje Apostolskie według tekstu zachodniego. 
Jakimś tekstem zachodnim posługiwał się Ireneusz, Tertulian, Cyprian, 
Nowacjan. Tekst zachodni przejęły przekłady starołacińskie (Afra i Itala) 
i niektóre staro-syryjskie (kuretoński).  

Tekst aleksandryjski: obecny m.in. wśród większości wczesnych papirusów. 
(Kodeks Synajski, Kodeks Watykański ale nie aleksandryjski). Spośród głównych 
typów tekstu Nowego Testamentu jest jedynym, który stosuje gramatykę grecką 
według dialektu „koine”. Obecnie uważany jest przez krytyków tekstu za 
najlepszy tekst Nowego Testamentu. 

Tekst bizantyjski (albo bizantyński) – Westcott i Hort nazywali go syryjskim, 
określany też bywa antiocheńskim. Ponieważ ten typ tekstu reprezentuje ponad 



 str. 45 

80% rękopisów, nazywany bywa tekstem większości lub większościowym 
(The Majority Text). Po raz pierwszy pojawia się w cytatach Jana Chryzostoma 
(350–407). Od wieku IX dominuje w greckim świecie (zob. też rozdział 18. Erazm 
z Roterdamu). 

Tekst cezarejski (Θ) – Cechą charakterystyczną tekstu cezarejskiego, która 
odróżnia go od wszystkich pozostałych tekstów, jest nazwanie Barabasza 
„Jezusem Barabaszem” w Mt 27.16-17. Reprezentantem jego jest Kodeks 
Koridethi (Θ = 038), Kodeks Waszyngtoński (W = 032). Korzystał zeń Orygenes 
po przybyciu do Cezarei w 231 roku (wcześniej posługiwał się tekstem 
aleksandryjskim). 

Zachowały się kodeksy zawierające cały tekst Pisma Świętego zarówno 
Starego jak i Nowego Testamentu:  

Kodeks Aleksandryjski „A” 
Spośród głównych typów tekstu Nowego Testamentu jest jedynym, który 

stosuje gramatykę grecką według dialektu "koine". Obecnie uważany jest przez 
krytyków tekstu za najlepszy tekst Nowego Testamentu. Tekst aleksandryjski 
cytują Klemens Aleksandryjski i Orygenes (przed 231 rokiem). Trzeba zauważyć, że 
Kodeks Aleksandryjski na należy do rodziny tekstów aleksandryjskich.  

Początkowo jego zasięg ograniczał się tylko do Egiptu. Już w IV wieku zaczął 
się mieszać z innymi tekstami (II kategoria tekstu), najczęściej z bizantyjskim. 
Niemniej jeszcze w wiekach XIII-XIV powstawały rękopisy przekazujące nieskażony 
tekst aleksandryjski (I kategoria tekstu). Ostatni rękopis pochodzi z XIV wieku 
(minuskuł 2427). II kategoria tekstu zaginęła w XV wieku. Kodeks ten podaje tekst 
krótki, zwarty, daleki od harmonizacji, czasem z drobnymi opuszczeniami. 
Spotykamy w nim ludowe brzmienie słów i ludową ortografię. Tekst skażony jest 
jedynie itacyzmem12 i zasadniczo biorąc nienaruszony późniejszymi skażeniami 
i zniekształceniami. Dotykają one tylko niektórych rękopisów. W kodeksie 
aleksandryjskim brakuje prawie całej Ewangelii wg Mateusza, fragmentu 
Ewangelii Jana i znacznej części 2. Listu Pawła do Koryntian. 

Kodeks Watykański – Kodeks „B” 
Zawiera Stary Testament w tłumaczeniu na język grecki oraz Nowy Testament 

zapisany w trzech kolumnach po obu stronach pergaminowej karty. Nazwa 

 
12 proces fonetyczny polegający na zwężeniu długiego /E/ otwartego (oznaczanego w języku 

greckim literą eta) i ujednoliceniu się jej z samogłoską /I/. W nowogreckim "η, υ, ει, οι, ηι, υι" 
wymawiane są jako "i". "Hoi polloi" wymawiane jest jako "i polli". W wyniku tego nazwa litery 
eta zaczyna brzmieć ita i stąd nazwa procesu. 



 str. 46 

wywodzi się od miejsca przechowywania rękopisu, który znajduje się w zbiorach 
Biblioteki Watykańskiej. 

Rękopis pochodzi z IV w po Chrystusie. Uczeni nie są zgodni co do daty jego 
powstania. Jedni podają, że powstał pod koniec IV w (po roku 367) inni, że około 
roku 337. Kodeks ten powstał w Egipcie lub w Cezarei Palestyńskiej. Są też i tacy, 
którzy uważają, że powstał on dopiero w XIV wieku na wzór starszych pism 
greckich. 

W Kodeksie Watykańskim nie było Apokalipsy oraz listów Pawła 
do Tymoteusza, Tytusa i Filemona.  

Kodeks Watykański i Kodeks Synajski mogą pochodzić z kolekcji 50 Biblii 
wykonanych latach 325-350 na zlecenie cesarza Konstantyna (pierwszy cesarz 
chrześcijański).  

Kodeks Synajski (synaicki) Kodeks „S”, Kodeks „alef”. 
Kodeks synajski także pochodzący z IV wieku zawiera manuskrypt 

Septuaginty i Nowego Testamentu zapisany w czterech kolumnach po obu 
stronach pergaminowej karty. Jest jedynym zachowanym pisanym wielkim 
literami alfabetu greckiego rękopisem z pełnym tekstem Nowego Testamentu. 
Dodajmy, że oprócz ksiąg kanonicznych, w kodeksie tym znajdują się również list 
pseudo-Barnaby i psałterz Hermasa. 

Uczeni wiążą miejsce powstania Kodeksu Synaickiego z tymi samymi 
rejonami, jak Kodeksu Watykańskiego (Egipt lub Cezarea Palestyńska). Są jednak 
tacy, którzy wiążą go z południową Italią lub z Rzymem. 

Kodeks został odkryty przez Constantina von Tischendorfa w roku 1844 
w klasztorze św. Katarzyny. Tekst kodeksu reprezentuje tradycję aleksandryjską. 

Konstantin von Tischendorf, przeświadczony że analiza starych rękopisów 
dowiedzie wierności tekstu biblijnego wobec wysuwanej wówczas krytyki, 
postanowił samodzielnie zbadać wszystkie znane manuskrypty. Po czteroletnich 
poszukiwaniach w europejskich bibliotekach, przybył w maju 1844 roku do 
klasztoru św. Katarzyny w południowej części półwyspu Synaj. Do tej 
ufortyfikowanej siedziby prawosławnych greckich mnichów można było się dostać 
jedynie w koszu opuszczanym na linie przez niewielki otwór w murze. Pozwolono 
mu przez kilka dni prowadzić poszukiwania w trzech klasztornych bibliotekach, ale 
jego wysiłki nie przyniosły żadnego rezultatu. Kiedy miał już opuścić klasztor, 
zauważył w holu biblioteki głównej wielki kosz wypełniony pergaminami, które 
mnisi zamierzali spalić, podobnie jak już postąpiono z dwoma wcześniejszymi. 
W nim odnalazł cenne manuskrypty. 



 str. 47 

Tekst kodeksu zawiera pewne braki i opuszczenia, są to całe zdania, frazy lub 
słowa. W stosunku do textus receptus liczba tych opuszczeń wynosi ok. 400. Część 
z nich może być rezultatem niedbalstwa i pomyłek kopistów, jednak zdecydowana 
większość pochodzi z rękopisów, z których korzystali kopiści, ponieważ są one 
poświadczone przez inne starożytne rękopisy.  

Kodeks „C” – Palimpsest Efrema 
Efrem to piszący po syryjsku Doktor Kościoła z Azji Mniejszej żyjący w IV w. 

Jego dzieła przełożone na język grecki spisano w XII w. na zapisanym już wcześniej 
starym kodeksie, stąd nazwa palimpsest (palim – znowu, ponownie + psao – 
wymazany, wytarty). Kiedy pod tekstem Efremowym zauważono ślady innego 
pisma, zmazano tekst Eframa i odkryto tekst Pisma Świętego pochodzący z V 
wieku. Zachowało się 64 karty ST i 145 kart NT. Bardzo mozolnym odzyskiwaniem 
zamazanego tekstu zajmowało się kilka osób, którym płacono za każdy odczytaną 
literę. Często mówi się, że mało czytelne teksty składa się „kolekcjonując” 
poszczególne litery. 

Kodeks Bezy „D” 
Jest to rękopis Nowego Testamentu pisany uncjałą na pergaminie, w językach 

greckim i łacińskim, pochodzi z ok. 400 roku. Drugi człon w nazwie – Bezae – 
pochodzi od nazwiska Teodora Bezy (1519-1605), następcy Kalwina w Genewie, 
który wszedł w posiadanie kodeksu. Część kart kodeksu zaginęła.  

Kodeks przekazuje tekst Nowego Testamentu według zachodniej tradycji 
tekstualnej. Wciąż nie rozstrzygnięto miejsca pochodzenia tego kodeksu. 
Wykazuje on nieco opuszczeń w tekście Ewangelii Łukasza i wiele dodatków 
w tekście Dziejów Apostolskich. Z tego względu od dawna wzbudza 
zainteresowanie zarówno wśród biblistów (przede wszystkim ze względu na tekst 
Dziejów), jak i laików. Powstało wiele obszernych opracowań kodeksu. W książce 
Dana Browna Kod Leonarda da Vinci wykorzystano łaciński tekst z Łk 6.1-4 
pochodzący z Kodeksu Bezy. Cieszy się zainteresowaniem chrześcijańskich 
fundamentalistów (ze względu na Mk 1,41; genealogię w Łk; Łk 24,6 itd.).  

Kodeks Koridethi (Θ = 038) 
Rękopis Nowego Testamentu z tekstem czterech Ewangelii, pisany uncjałą na 

pergaminie, w języku greckim. Datowany jest na IX wiek (lub VIII). Tekst kodeksu 
jest niejednolity, stanowi rezultat kilku tradycji tekstualnych. Skryba nie znał 
języka greckiego. Rękopis jest cytowany w krytycznych wydaniach greckiego 
Nowego Testamentu. Przechowuje się go w Tbilisi. Rękopis znany jest z tego, że 
Barabaszowi nadaje imię Jezus. Nazwa kodeksu pochodzi od wsi Koridethi 



 str. 48 

położonej niedaleko Batumi, gdzie rękopis był przechowywany za panowania 
Nicefora II (963–969).  

Większość współczesnych przekładów Nowego Testamentu bazuje na 
Novum Testamentum Graece, czyli pracy opartej na krytyce tekstu 
niemieckich naukowcach: Eberharda Nestlé i Kurta Alanda. Krytyka tekstu 
oparta jest na odkryciach i pracy Constantina von Tischendorfa (Kodeks synajski) 
i krytyce tekstu angielskich naukowców Brookea Westcotta i Fentona Horta 
(Kodeks aleksandryjski). 

Tekst krytyczny – redakcja naukowa i wydanie tekstu źródłowego dokumentu 
opatrzone tzw. aparatem krytycznym – przypisu do wydanego tekstu 
wyliczającego warianty przekazane przez różne manuskrypty. 

Z czego wynika taka różnorodność i czy zachowane warianty Pisma 
Świętego są ze sobą zgodne? 

Różnorodność czasowa, miejscowa i tekstualna sprawia, że można dostrzec 
pewne różnice, które nazwane są wariantami. W sytuacji, kiedy nie mamy 
oryginalnych pism, a tylko ich kolejne kopie (apografy) nie mamy też dowodów, 
aby uznać jedne teksty za gorsze od innych. Manuskrypty aleksandryjskie, na 
których oparto te kodeksy, są nie tylko wcześniejsze, ale również były staranniej 
kopiowane, a wczesnochrześcijańscy pisarze częściej z nich cytują niż 
z bizantyjskich. Pozwala to wnioskować, że mogą one być bliższe oryginalnej wersji 
NT niż bizantyjskie, dlatego we współczesnych wydaniach właśnie są one brane 
pod uwagę. Nie ma powodu, aby tworzyć na tej podstawie teorie spiskowe, 
zwłaszcza że różnice między wszystkimi dawnymi manuskryptami NT wynoszą 
zaledwie około 1% całego tekstu i są to różnice znikome.  

Chociaż przy przepisywaniu Biblii pracowali ludzie przygotowani, to przecież 
byli to tylko ludzie. Dlatego też powstały owe warianty, które mogły wynikać 
z pewnych lokalnych tradycji, ale też z niedoskonałości ludzkiej (błędy oka, błędy 
ucha, gdy tekst był dyktowany pisarzowi). Zdarzały się też błędy gramatyczne. 
W rzeczywistości, porównując liczne rękopisy biblijne, krytycy stwierdzają, 
że różnice są raczej natury marginalnej niż zasadniczej. Środowisko żydowskie 
z ogromną troską starało się o to, ażeby ustrzec tekst hebrajski od 
najdrobniejszych zmian (zob. ustęp o Kodeksie z Aleppo). Podobną troskę 
okazywali kopiści chrześcijańscy. 



 str. 49 

Paleografowie13 wyróżniają cztery charaktery pisma, zależne od stopnia 
wytrenowania ręki kopisty:  

 pospolita ręka (common hand), ręka piszącego nie miała żadnego 
przygotowania w kopiowaniu dokumentów; ten charakter pisma najczęściej 
jest reprezentowany przez nieelegancką kursywę; 

 niedoświadczony kopista (documentary hand), kopista posiadał pewne 
doświadczenie w przygotowywaniu dokumentów, lecz niewielkie w ich 
kopiowaniu, charakter pisma jest zmienny; w ten sposób pisało wielu 
oficjalnych skrybów z państwowej administracji; 

 doświadczony kopista (reformed documentary hand), kopista miał 
doświadczenie w przygotowywaniu i kopiowaniu dokumentów, charakter 
pisma jest jednolity, jednak jego kopie nie były w pełni profesjonalne; 

 profesjonalny skryba (professional hand), najwyższy stopień 
profesjonalizmu, jego kopie zawierają noty marginalne, stychy są 
numerowane, stosuje paginację. 

Dylematy tłumaczy 
Możemy tłumaczyć tekst na wiele sposobów. Tłumaczenie słowo w słowo 

może być niezrozumiałe, ponieważ będzie niegramatyczne. Tłumaczenie 
poetyckie (tak, jak zrobił to Kochanowski) już nie jest tłumaczeniem, ale raczej 
jakąś myślą lub parafrazą. Ponadto, tłumaczem może być jedna osoba lub też 
zespół osób, które ustalają najlepszą formę tłumaczenia. W niektórych 
tłumaczeniach celowo archaizuje się język, aby dziełu nadać bardziej dostojną 
formę. 

Z tłumaczeniami jest więc tak, jak mówi włoskie przysłowie: traduttore – 
traditore (tłumacz – zdrajca). Nie da się oryginalnego tekstu w 100% dokładnie 
przetłumaczyć, ale można to zrobić wiernie słowo w słowo (verbo pro verbo, 
ekwiwalencja formalna), , albo literacko: myśl w myśl (tłumaczenie według ducha, 
dynamiczne). Mówią też: Biblia jest jak kobieta: albo piękna, albo wierna. 

Gdy dla przykładu porównamy tekst Psalmu 3, który w pewnym przekładzie 
mówi: „Uderzyłeś bowiem w szczękę wszystkich moich wrogów i połamałeś zęby 
niegodziwych” (UBG Ps 3.7) z poetyckim przekładem Jana Kochanowskiego: „biłeś 
je w gęby, a oni w krwawym piasku zbierali zęby” to wyraźnie zauważymy tą 
różnicę. Jak ważną okazuje się nie tylko znajomość słów, ale i występujące 

 
13 Paleografia (palaiós „stary”, graphō „piszę”) – jedna z nauk pomocniczych historii, zajmująca się badaniem rozwoju 
pisma w procesie historycznym. Paleografia zajmuje się także badaniem środowiska, w jakim żył i tworzył dany pisarz, 
jak również rozpoznawaniem skrótów i „rozszyfrowywaniem” (odczytywaniem) dawnego pisma 



 str. 50 

w tekście gry słów. Taką grę słów świetnie oddaje Artur Sandauer w swoim 
tłumaczeniu Księgi Rodzaju wersetu 2 z 1 rozdziału: hebrajską grę słów: tohu 
wawohu tłumaczy na polski jako „męt i zamęt”, albo isz, isza jako mąż i mężyca. 

Bardzo wyraźnie widać to w tekście modlitwy Pańskiej, a w szczególności 
w wezwaniu z Łk 11.4, który w różnych przekładach brzmi następująco: 

i nie wódź nas na pokuszenie (Biblie: Gdańska, Warszawska, Wujka; Lubelska) 
i nie dopuść, byśmy ulegli pokusie (Tysiąclecia (V); Poznańska; Słowo Życia) 
I nie wystawiaj nas na pokuszenie (Romaniuka, UBG) 
I nie dopuszczaj do nas pokusy (Biblia Paulińska) 
A gdy nadejdzie chwila próby, nie pozwól, byśmy się poddali (EIB - literacki) 
i spraw, abyśmy nie ulegli w pokusie (EIB – dosłowny) 
i nie dopuść, abyśmy ulegli w próbie (Didache) 

Pokuszenie (gr. peirasmoz znaczy także próba albo doświadczenie) mogło tu 
wybrzmieć w kontekście wielkiego ucisku czekającego cały świat u kresu czasów 
(Ap 3.10: … Ja zachowam cię w godzinie próby, jaka przyjdzie na cały świat, by 
doświadczyć mieszkańców ziemi). 

Specyficzną, żydowską metodą tłumaczenia tekstów biblijnych jest targum. 
Metoda ta polega na tłumaczeniu tekstu Biblii w oparciu o istniejącą pisemną 
i ustną tradycję rabinistyczną. Np. Pwt 14.21: Nie będziesz gotował koźlęcia 
w mleku jego matki (BT) targum podaje jako: Nie jedz mięsa z mlekiem nie tyle 
tłumacząc tekst, co oddając jego znaczenie. Tłumaczenie targumiczne polega też 
na tym, aby dodawać pewne słowa, które lepiej objaśniają tekst. Np. Rdz 6.9 
w targumie brzmi:  Noe był człowiekiem sprawiedliwym, doskonałym (jak) na swe 
pokolenie. Nie był więc on nienagannym w ogóle, ale jednak wyróżniał się 
prawością pośród ludzi swego pokolenia. 

Gdy Martin Luter w 1521 roku na sejmie w Wormacji wygłosił swoją 
mowę przed młodym wówczas cesarzem Karolem V, papieskim legatem 
Aleandrem, elektorem saskim księciem Fryderykiem III oraz całym gronem 
niemieckich dostojników państwowych i kościelnych musiał się liczyć z każdym 
wypowiedzianym słowem. Luter przemawiał w języku niemieckim, a potem 
poproszono go, by te same słowa powtórzył po łacinie. Czy przemawiając po 
łacinie tłumaczył każde słowo niemieckie w słowo łacińskie, czy też raczej 
powtarzał swą mowę oddając sens i swoje myśli innymi słowami? Jakbyś ty 
postąpił czytelniku? 

Niezależnie jednak od tych działań zamierzonych przez tłumaczy, 
powszechnie zdarzały się i zdarzają wpadki czy błędy tłumaczy, które 



 str. 51 

zdecydowanie wykrzywiły słowo Boże, a niekiedy stały się źródłem błędnych nauk 
doktrynalnych kościoła. W dodatku na końcu przewodnika zestawiono niektóre 
z nich za dr hab. Marcinem Majewskim [https://youtu.be/Kssivxq4Rxc].  

Na przykład, w Rodzaju 3.15 pojawia się w Wulgacie Hieronima zaimek 
„Ona” sugeruje, że chodzi tu o postać kobiecą. W teologii katolickiej odnosi się go 
jednoznacznie do Maryi, stąd też wiele obrazów przedstawia Maryję depczącą 
głowę węża. Skąd Hieronim wziął „ona”? Otóż w czasach Hieronima nie było 
jeszcze tekstów masoreckich, w których wykładano samogłoski. Rdzeń mógł być 
pisany zarówno z bardzo podobnymi do siebie znakami „waw” lub z „jota”, i w 
zależności od tego przyjmuje znaczenie: on lub ona.  

Podobnie, w Księdze Wyjścia 34.29, w tekście hebrajskim pojawia się tu 
rdzeń „KRN” czytany jako „karan”. Słowo to mogło oznaczać zarówno 
promieniować jak i być rogatym. Hieronim, a za nim tłumacze z Wulgaty wybrali 
tą drugą opcję przypisując Mojżeszowi rogi. Mojżesz ma rogi w rzeźbie Michała 
Anioła w rzymskiej Bazylice św. Piotra w okowach. Niekiedy te rogi są długie 
i wyeksponowane, a niekiedy zostały po nich tylko ślady, gdyż zostały one odcięte 
(Muzeum Etnograficzne w Krakowie). 

Duże konsekwencje dla zrozumienia przesłania Biblii przynosi także 
nadużywanie, a czasami celowe manipulowanie wielkimi literami. Nie bez 
znaczenia jest bowiem, czy tłumacz napisze Bóg albo bóg, duch (człowieczy) albo 
Duch (Boży), Syn Człowieczy (Jezus Chrystus) czy syn człowieczy (człowiek). 
Tłumacze manipulują też wprowadzając znaki przystankowe. Wyobraźmy sobie 
takie zdanie bez znaków przystankowych: Judasz skazany nie będzie ułaskawiony. 
Jak bardzo można manipulować sensem tego zdania za pomocą znaków 
przystankowych: Judasz skazany, nie będzie ułaskawiony lub Judasz skazany nie, 
będzie ułaskawiony lub Judasz skazany nie będzie, ułaskawiony. W dodatku do 
niniejszego przewodnika podano kilka przykładów rzeczywistych przekładów, 
których znaczenie jest uzależnione od umiejscowienia przecinka lub innych 
znaków, które w oryginalnym tekście nie występują. 

Tak samo, dlaczego słowo judeos = mieszkańcy Judei, tłumaczone jest 
czasami jako Izrael, a czasami jako „Żydzi”? Otóż, pierwsza zasada stosowana jest 
w pozytywnym kontekście (Boży Izrael), w drugim – w kontekście negatywnym 
(ci wredni Żydzi ukrzyżowali Jezusa!) 

W przekładach biblijnych wiele jest też przeinaczeń, których celem jest 
umniejszenie boskiej natury Jezusa, lub odwrotnie - uwypuklenie jego boskości. 
Na przykład, w dialogu między Piłatem a Jezusem, tłumacz BT nie pozostawia 



 str. 52 

żadnych wątpliwości, że Jezus uważa siebie za króla żydowskiego (Tak, ja nim 
jestem). Tymczasem tekst źródłowy nie wskazuje na tak jednoznaczną odpowiedź 
Jezusa: To ty powiedziałeś (nie ja; to są twoje słowa, nie moje; może tak jest 
a może nie). 

Mniej wprawni tłumacze robią błąd polegający na dosłownym tłumaczeniu 
hebrajskich idiomów. Np. idiom „okryć sobie nogi” (Sdz 3.24) nie oznacza 
działania mającego na celu dać odpocząć swym nogom (BT1) podczas gdy oznacza 
on pójście za potrzebą do toalety (BW, BP, BJW). „Drzazga w oku” (Mt 7.3-5) to 
pyłek drzewny, okruszek, trocinka. „Budować dom” nie oznacza stawiania 
budowli, ale przedłużanie trwania czyjegoś rodu. „Umrzesz śmiercią” (motia mut) 
zamiast umrzesz niewątpliwie, niechybnie, czeka cię pewna śmierć. Powtórzenie 
tego samego czasownika w bezokoliczniku (infinitiwus absolutus) oznacza 
pewność tego zdarzenia. Podobnie „zgrzeszył grzechem” oznacza, że ktoś bardzo 
mocno zgrzeszył. Hebrajskie „chwytać za serce” wcale nie oznacza rozczulać, 
wzruszać (BW, PNŚ), ale przestraszyć, zatrwożyć (BP). 

Zauważmy, jak w sumie niewielkie przeinaczenia mają ogromne znacznie dla 
zrozumienia przekazu Biblii! Ponieważ nie ma przekładu, który byłby od nich 
zupełnie wolny, dobrze jest przy rozstrzyganiu dyskusyjnych kwestii porównać 
kilka różnych źródeł.  

Polecane linki  z materiałem rozszerzającym zakres informacji:  
Kodeks Synajski: https://www.codexsinaiticus.org/en/  

Centrum studiów nad manuskryptami: https://www.csntm.org  

New Testament Virtual Manuscripts Room: https://ntvmr.uni-muenster.de 

Rozmowa z tłumaczami Biblii polskich: https://youtu.be/rTJ55R7s7EA 

10. WULGATA (IV W) 
Biblia dla każdego – taka miała być Wulgata. Stała się Biblią dla elit.  

Warto zauważyć, że elity te – choć wykorzystywały wiedzę biblijną do 
manipulowania „ciemną masą” ludu nie robiły tego zmieniając Słowo 
Boże, ale poprzez jego „jedynie słuszną” interpretację.  W ten sposób 
Biblia obrastała w tradycję, która w końcu stała się ważniejsza od samego 
Słowa Bożego.  

W IV wieku chrześcijaństwo prężnie się rozwijało. W czasach Jezusa na 
świecie mówiono dość powszechnie po grecku. Pismo Święte Nowego Testamentu 
spisano właśnie w tym języku. Możliwe, że adresowana głównie do Żydów 
Ewangelia wg. Mateusza została spisana po Aramejsku, lecz nie zachowały się 
żadne teksty, które by dzisiaj mogły to potwierdzić.  



 str. 53 

Później, w Cesarstwie Rzymskim mówiono głównie po łacinie, zaczęto więc 
tłumaczyć Pismo Święte na łacinę, aby móc posługiwać się tekstem zrozumiałym 
wśród ludzi. Przekłady takie powstawały już w II wieku, jednak ich jakość 
pozostawiała wiele do życzenia.  

Nie jest wiadome kiedy i gdzie powstał pierwszy przekład NT z greki na łacinę, 
ale wiadomo, że istniał on już przed końcem II w. Z czasem powstało więcej takich 
przekładów, które regionalnie różniły się między sobą. Dziś pozostały z nich tylko 
małe fragmenty, które noszą nazwę Vetus Latina14. Szły one wiernie, wręcz 
niewolniczo za tekstem greckim. Wskutek częstych uzupełnień i poprawek 
powstało około połowy IV wieku wielkie zamieszanie i niepewność, co do 
właściwej treści NT. 

Pod koniec IV wieku biskup Rzymu Damazy (366-384) zlecił wybitnej 
osobowości tamtych czasów, swemu pisarzowi i przyjacielowi, Hieronimowi 
(340-420)– ujednolicenie łacińskiego tekstu Pisma Świętego. Było to w 382 
roku. 

Najpierw Hieronim zbierał, przepisywał, kompilował i tłumaczył Ewangelie 
(rok 386 ne) a potem uporządkował starołacińskie przekłady pozostałych ksiąg NT. 
Do przekładów korzystał z tekstów greckich zbliżonych do Kodeksu Synajskiego 
i Watykańskiego. 

Dlaczego nasza Biblia obejmuje ewangelie: Mateusza, Marka, Łukasza i Jana 
podczas gdy nie ma w niej wielu innych starożytnych ewangelii?  

Lista apokryfów NT. Ewangelie: Tomasza, Judasza, Andrzeja, Bazylidesa, 
Piotra, Bartłomieja, Barnaby, Jana (arabska), Marii Magdaleny, Prawdy, Filipa, 
Macieja, Krzyża, Marka (wersja tajemna), Pana (Marcjana), Prawdy, Ebionitów, 
Nazarejczyków, Gruzińska, Hebrajczyków. Ewangelie dzieciństwa Jezusa: Pseudo-
Mateusza, Arabska, Tomasza, Protoewangelia Jakuba, Łacińska i inne. Apokalipsy: 
Pawła, Jakuba, Dzieje Piotra, Hermasa i cały szereg apokryficznych listów niby 
apostolskich.  

W celu dodania tekstowi autorytetu, nadawano im tytuły, jakoby wyszły one 
spod pióra szanowanych osób, z tym że owi ludzie dawno już nie żyli. Apokryfy te 
powstawały bowiem w większości, w wieku trzecim i późniejszych. Wiele z nich 
napisano w języku koptyjskim (jedna z późnych odmian języka egipskiego). 
Apokryphos to greckie słowo oznaczające coś ukrytego, tajemnego. W tym 
kontekście termin „apokryf” w kręgach religijnych oznaczał, że do poszczególnych 
ksiąg mają dostęp tylko osoby wtajemniczone, posiadające określoną wiedzę 

 
14 stara łacina 



 str. 54 

(gnosis), niedostępną dla profanów. Termin „apokryf” funkcjonuje również 
w znaczeniu bardziej ogólnym, określającym teksty niepewnego pochodzenia, 
autentyczności, rzekomo wydobyte z ukrycia i ogłoszone jako autentyczne. Często 
pojawiały się jakoby głos rozstrzygający spory teologiczne np. dotyczące boskości 
Jezusa. Początkowo nie musiały być one uważane za teksty święte, ale raczej jako 
głos w dyskusji czy też czymś w rodzaju współczesnych powieści historycznych. 
Świętymi stawały się z czasem. 

W 1945 roku odkryto niedaleko miejscowości Nadż Hammadi (nacz 
hamadi) w Górnym Egipcie trzynaście papirusowych kodeksów z 51 
manuskryptami datowanymi na rok 280n.e. ± 50 lat. Były to spisane po koptyjsku 
listy i dialogi. Większość pism zalicza się do apokryfów (pseudoepigrafy) 
gnostycyzmu.  

Wiele lat później, bo w 1978 roku, egipski rolnik odnalazł w starej krypcie 
grobowej w rejonie Nadż Hammadi odnajduje ossuarium (skrzynka na kości), 
w której była starożytna księga –oprawiony w skórę pergaminowy kodeks. 
Sprzedaje go na czarno nieznanemu handlarzowi antyków w Kairze, który próbuje 
za bajeczną sumę 3 mln. dolarów sprzedać go na licytacji w Genewie, potem 
w Nowym Jorku. Schowany w skrytce bankowej ujrzał światło dzienne dopiero 
w 2000 roku za sprawą pani Friedy Tchacos (Frida Czakos). Kodeks ten został 
nazwany jej nazwiskiem – Kodeks Tchacos. Jak się później okazało, kodeks ten 
na 31 pergaminowych kartach zawierał 4 teksy apokryficzne: ewangelie Judasza 
i Tomasza, list Piotra do Filipian oraz tekst określany umownie jako „Obcy”, 

Ewangelia została napisana pomiędzy 130 a 170 rokiem. Po raz pierwszy jest 
wspomniana w dziele Adversus haereses (Przeciwko herezjom) z ok. 130 roku 
autorstwa pierwszego biskupa Lyonu, Ireneusza. 

Karty kodeksu były w opłakanym stanie. Dopiero w 2003 roku udało się 
poskładać poszczególne jego fragmenty i opublikować w kwietniu 2006 roku. 
Tłumaczenie tych tekstów na język polski zostało opracowane i opublikowane 
(także w internecie) przez księdza prof. Wincentego Myszora.  

Najogólniej apokryfy Nowego Testamentu dzieli się według kryterium 
wierności kanonowi biblijnemu na:  

 ortodoksyjne (nieheretyckie) – niewykraczające doktrynalnie poza treści 
przedstawione w księgach kanonicznych, będące tylko ich uzupełnieniem; 



 str. 55 

 nieortodoksyjne (heretyckie) – przede wszystkim chodzi tutaj o apokryfy 
gnostyckie15, znacząco odbiegające w swojej treści od ksiąg kanonicznych, 
istotnie zmieniające przesłanie Jezusa, albo jego pozycję i rolę. 

Obecnie podstawową kolekcję polskich przekładów apokryfów NT zawierają 
kolejne tomy pod redakcją ks. prof. Marka Starowieyskiego, wydawane przez 
WAM w Krakowie. 

Czy kanon (gr. miara, prawidło, reguła, standard) Nowego Testamentu był 
w czasach Hieronima ostatecznie ustalony? 

Jakie kryteria doprowadziły do wybrania tych a nie innych ksiąg? Czy 
można być pewnym, że 27 ksiąg Nowego Testamentu, które znalazły się 
w Wulgacie to najlepsze i najbardziej wiarygodne źródło informacji o Jezusie? 

Nie ulega wątpliwości, że już za życia apostołów poszczególne kościoły 
gromadziły pochodzące od nich oraz od ich uczniów pisma cieszące się 
apostolskim autorytetem i nie odbiegały od „reguły wiary”. Były one powszechnie 
znane (2P 3.16) i przyjęte w kościele. Dowodzą tego liczne świadectwa II w n.e., 
w tym: Klemensa Rzymskiego (zm. 101 r), Ignacego z Antiochii (zm. 110 r), 
Ireneusza z Lyonu (zm. ok. 130 r.), Polikarpa ze Smyrny (zm. 155 r) 
czy Justyna męczennika (zm. 163 r). Widać z nich, że na początku II w. uznane 
były prawie wszystkie księgi Nowego Testamentu, oprócz: Listu do Filemona, 2 i 3 
Listu Jana i Listu Judy.  

Do jaśniejszego określenia przez Kościół kanonu pism Nowego Testamentu 
przyczyniły się w II wieku „sekty heretyckie” (nikolaici i gnostycy od I w, potem 
marcjonizm16 ok. 145 r. oraz arianizm od IV w.), których samowola 
w przyjmowaniu jednych ksiąg za natchnione, a odrzucaniu drugich skłoniła 
Kościół do stworzenia oficjalnego katalogu natchnionych ksiąg NT.  

 
15 Gnostycy uważali, że drogą do wiary jest wiedza, a zwłaszcza wiedza o naturze człowieka oraz 

o naturze Jezusa. Ich argumenty były w stylu: Apostołowie mówili wam, że … ale oni znali tylko 
część prawdy. My objawimy wam ją w całości, ponieważ Bóg wybrał was do zbawienia. Jezus 
nie był Mesjaszem, ale stał się nim podczas chrztu i przestał nim być na Golgocie. Był on 
bowiem bogiem zrodzonym, a nie Bogiem odwiecznym. Każdy z ludzi, po wtajemniczeniu może 
podobnie jak On zostać takim bogiem.  

16 Chrześcijaństwo ogranicza się do tekstów Nowego Testamentu, a w szczególności do listów 
Pawła. Odrzuca Boga Starego Testamentu, jak Boga mściwego. Marcion jako pierwszy 
formułuje ideę zamkniętego zbioru tekstów (listy Pawła i Ewangelia Łukasza oczyszczona z 
naleciałości judeizmu.  



 str. 56 

Kanon to nie jest wiarygodna lista tekstów, ale lista wiarygodnych tekstów. 
Wiarygodność tekstów kanonu nie wynika z tego, że zostały one wybrane, lecz 

zostały one wybrane, gdyż są wiarygodne.  

Najwcześniejszy oficjalny kanon Nowego Testamentu powstał ok. 180 r. n.e. 
(Kanon Muratoriego). Rozróżnia on cztery grupy pism: księgi bez wątpienia 
święte, które obejmują wszystkie znane nam obecnie księgi, z wyjątkiem: Listu 
do Hebrajczyków, Listu Jakuba i listów Piotra. Kanon ten potwierdza żyjący w tym 
okresie Ireneusz (oprócz Listu Judy) i Klemens Aleksandryjski (zm. 212 r). Ten 
ostatni uznaje pawłowe autorstwo Listu do Hebrajczyków. W III wieku, wielu 
ojców kościoła, w tym Orygenes (zm. 254 r.ne), potwierdza tą listę. Orygenes, 
dodatkowo włącza do kanonu listy, które wcześniej uznano za wątpliwie święte. 
Wiedząc, że niektórzy odrzucają List do Tytusa, a Listu do Hebrajczyków nie 
przypisują Pawłowi, to jednak przyjmuje do kanonu wszystkie 14 listów Pawła.  

A zatem, w III wieku prawie wszystkie znane nam współcześnie księgi NT były 
uważane za kanoniczne i natchnione.  

Były jedynie wątpliwości co do Listu Jakuba i 2 Listu Piotra. Wątpliwości te 
wyjaśniono w IV wieku (Euzebiusz z Cezarei (zm. 340 r.)). Euzebiusz dzieli księgi 
NT na: prawdziwe i bez sprzeciwu zostają przyjęte (26 ksiąg), niepewne 
(Apokalipsa) i nieprawdziwe, które należy odrzucić, gdyż zdradzają heretyckie 
pochodzenie. Układ ten potwierdza Kanon Atanazego (367 r.) i ostatecznie Kanon 
Damazego (382 r.) – biskupa Rzymu, który zlecił Hieronimowi uporządkowanie 
i ujednolicenie Pism Świętych. Tak więc, zanim Hieronim zabrał się do swojej 
roboty, nie było już wątpliwości, które księgi są kanoniczne. 

Przekład Starego Testamentu zaczął Hieronim od Psałterza, który opracował 
trzykrotnie. Najpierw poprawił tłumaczenie starołacińskie, jednak ono nie 
zadawalało go dostatecznie. W drugim opracowaniu posłużył się tekstami 
greckimi z Heksapli Orygenesa (Nazwano go później Psałterzem Galikańskim). 
Ostatecznie jednak postanowił, że przetłumaczy je z języka hebrajskiego. Załatwił 
dla siebie wyjazd do Betlejem i tam uczył się tego języka, aby przetłumaczyć 
Psalmy, a potem cały Stary Testament. Interpretacje tekstów biblijnych 
konsultował z żydowskim rabinem. Nie zamierzał tłumaczyć ksiąg 
deuterokanonicznych. Opracował je później na prośbę przyjaciół, ale nie zdążył 
wszystkich. Praca nad wykonaniem całego zadania trwała 24 lata. 



 str. 57 

Tak powstała WULGATA (versio wulgata = wersja popularna; vulgaris - 
pospolity) – w języku powszechnie zrozumiałym przez ludzi. Stała się Biblią 
dostępną dla każdego, bo kto nie umiał czytać to mógł słuchać ze zrozumieniem. 
Nie jest to księga jednolita. Zawiera Nowy Testament, który jest autorskim 
przekładem Hieronima oraz poprawione w oparciu o jego znajomość hebrajskiego 
teksty starołacińskie, a nawet nieliczne – przyjęte ze starołacińskich przekładów. 
Pomimo błędów wynikających z ludzkich ułomności, uważa się ją za najlepszy ze 
znanych dziś tekstów łacińskich. 

Praca Hieronima nie od razu została przyjęta w kościele. Dopiero papież 
Grzegorz I Wielki (590-604) rozpowszechnił to dzieło i nazywał przekład 
Hieronima Vetus et vulgata edito co znaczy starodawne i pospolite wydanie, 
dając początek nazwie do dziś używanej. 

Wulgata sekstyńska – wydanie Wulgaty z 1590 roku autoryzowane przez 
papieża Sykstusa V. Wydanie to zawiera bardzo dużo błędów, dlatego Jezuici 
wykupili nakład i podjęli pracę nad jego poprawkami. Zaowocowało to wydaniem 
w 1592 roku Biblii Klementyńskiej, choć na stronie tytułowej dalej figuruje 
imię Sykstusa V (Sixti V). (Na wystawie znajduje się egzemplarz z 1851 r.) 

W 1582 roku powstała w Anglii, tzw. Wersja „DOUAY”, znana również jako 
wersja Douay-Rheims, która usankcjonowana została jako oficjalny tekst Kościoła 
rzymskokatolickiego. Jest ona tłumaczeniem Wulgaty na język angielski 
dokonanym przez członków English College w Douay. Biblia ta ma wyraźnie 
antyprotestancki charakter, o czym świadczy choćby adnotacja do Ap 17.6 
(nierządna niewiasta pijana krwią świętych dosiada szkarłatnej bestii), w której 
informuje się, ze krew protestantów można przelewać, ponieważ nie jest ona 
krwią świętych. Przyznaje się też tam, że ową wszetecznicą jest Rzym, ale ten 
pogański, za czasów Nerona. 

Przekład z Wulgaty na język polski wykonany został przez jezuitę, ks. Jakuba 
Wujka (1599 r.). Dokonano go na zlecenie władz zakonnych, po uzyskaniu 
odpowiedniej zgody papieża Grzegorza XIII. Przekład ten zastąpił nieudaną Biblię 
Leopolity (Lwowiaka), Pełnił on rolę podstawowego polskiego przekładu 
katolickiego przez 367 lat, aż do opracowania Biblii Tysiąclecia, jako pierwszego 
katolickiego tłumaczenia na język polski z języków oryginalnych (1965).  

11. CYRYL I METODY (863 R) 
Południowa Polska była chrześcijańska już sto lat przed przyjęciem 

chrztu przez Mieszka I.  Religia i polityka – wzajemne powiązania?  



 str. 58 

Książę wielkomorawski Rościsław zwrócił się w 862 roku do cesarza 
Bizancjum Michała III o zorganizowanie misji słowiańskiej, mającej na celu 
chrystianizację Słowian przez misjonarzy przy użyciu zrozumiałego dla lokalnej 
ludności języka słowiańskiego. Miało to też podtekst polityczny – książę w ten 
sposób chciał się uniezależnić również w sferze kościelno-religijnej od Świętego 
Cesarstwa Rzymskiego (państwa niemieckiego). Cesarz zgodził się na prośbę 
Rościsława i latem roku 863 przybyli do stolicy Moraw jego wysłannicy – bracia 
Konstantyn (Kostek) i Metody (Michał) wraz z uczniami. Bracia ci biegle znali 
słowiański dialekt sołuński (rejon Macedonii), co nie stanowiło wówczas bariery 
językowej na terenach zachodniosłowiańskich.  

Jeszcze przed wyprawą Konstantyn dokonał przekładu najpotrzebniejszych 
ksiąg Pisma Świętego oraz opracował odpowiedni alfabet. Podczas misji bracia 
pracowali przede wszystkim nad kształceniem i przygotowywaniem misjonarzy 
morawskich, a także nad tłumaczeniem kolejnych tekstów. Planowali stopniowe 
wprowadzanie języka słowiańskiego do obrzędów kościelnych. Musieli też stawiać 
czoła ciągłym trudnościom szerzonym ze strony zwolenników obrządku 
łacińskiego. Rościsław prowadził ciągłe walki z sąsiednimi Niemcami. Gdy pozycja 
władcy osłabła, niemieckie duchowieństwo nasiliło ataki na obu braci i ich 
zwolenników. 

Po ponad 3 latach misji wyruszyli do Rzymu, aby u papieża Hadriana II 
otrzymać wsparcie dla swojej misji, a także aby wyświęcić przygotowanych 
kleryków na księży. Po drodze zatrzymali się w Panonii u księcia Kocela, gdzie 
dopracowywali liturgię słowiańską i szkolili tamtejszych uczniów. Zatrzymali się 
również w Wenecji, gdzie stoczyli tzw. dysputę wenecką. O ile tradycja 
wschodnia, do której byli przyzwyczajeni, dopuszczała różne języki liturgiczne 
(prócz greki także syryjski, koptyjski, etiopski), to duchowni zachodni uważali, że 
tylko trzy języki są tego godne (tj. hebrajski, grecki i łaciński – języki w których 
Piłat kazał przybić napis (titulus) na krzyżu Chrystusa (tzw. „teoria pilacjańska”).  

Papież Hadrian II nie podzielił poglądów „trójjęzyczników”. Dał się przekonać 
słuszności argumentów braci sołuńskich i językowi słowiańskiemu zostały 
oficjalnie udzielone prawa języka liturgicznego. Stał się tym samym trzecim 
językiem liturgicznym w Europie, a przy uwzględnieniu teorii pilacjańskiej – 
czwartym.  

Podczas pobytu w Rzymie Konstantyn poważnie zachorował. Spodziewając 
się, że wkrótce umrze, wstąpił do klasztoru i przyjął imię zakonne Cyryl. Niedługo 
później, w 869 roku, Cyryl zmarł. Metody natomiast opuścił Rzym i działał, już 
jako arcybiskup i legat papieski na Morawach i w Panonii. Jednak duchowieństwo 



 str. 59 

niemieckie nie chciało ustąpić i wszelkimi sposobami szerzyło trudności 
słowiańskim duchownym, stosując różnego rodzaju oszczerstwa czy szykany.  

Niestety, śmierć Metodego w roku 885, upadek Państwa 
Wielkomorawskiego z powodu najazdu węgierskiego na początku X wieku oraz 
powrót do tego rejonu niemieckiej hierarchii nie sprzyjały powodzeniu misji wśród 
Słowian na terenie Moraw. Ostatecznie liturgia słowiańska w państwie 
wielkomorawskim została zakazana przez papieża Stefana V i zastąpiona 
obrządkiem łacińskim.  

Choć po śmierci Metodego misja wielkomorawska upadła, dzieło 
zapoczątkowane przez braci rozwijało się dalej. Wypędzeni z Moraw ich uczniowie 
i współpracownicy tworzyli ośrodki liturgii i piśmiennictwa słowiańskiego 
na terenie Czech, Chorwacji, Serbii, Bułgarii, Macedonii, a potem Rusi, gdy ta 
przyjęła chrześcijaństwo. Działalność uczniów Metodego, skupionych wokół 
ośrodków w Presławiu i Ochrydzie dała początek Bułgarskiemu Kościołowi 
Prawosławnemu. 

Często i niesłusznie zapomina się o misji apostołów Słowian oraz ich uczniów 
wśród Polaków. Tymczasem potwierdza ją dostatecznie wiele faktów 
historycznych. I tak, w „Żywocie świętego Metodego”, spisanym na Morawach 
przez jego uczniów, jest mowa o tym, że namawiał on do chrztu potężnego 
„księcia  pogańskiego”, który rządził na brzegu Wisły. Był to książę Wiślan, który 
prześladował chrześcijan. Jest też inny dowód na istnienie obrządku słowiańskiego 
na ziemiach polskich. Znajduje się on w liście niemieckich biskupów do papieża 
Jana IX w 900 roku , a także w katalogu biskupów krakowskich z XI wieku. Wydaje 
się, że proces ewangelizacji w Małopolsce i na Śląsku rozpoczął się jeszcze za życia 
Metodego, podczas jego drugiego pobytu na Morawach. Pozwala to mówić o tym, 
że mimo dominujących koncepcji, początek liturgii słowiańskiej na 
ziemiach  polskich miał miejsce jeszcze przed oficjalnym aktem chrystianizacji 
Państwa Polskiego. W ten sposób, tradycja cyrylo-metodiańska była kultywowana 
w Małopolsce i na Śląsku od drugiej połowy wieku IX, gdy tereny te wchodziły 
w skład Wielkich Moraw.  

Na podstawie badań polskich historyków stworzona została pełna koncepcja, 
która udowadniała powstanie biskupstwa metodiańskiego w Krakowie po 
wypędzeniu z Moraw duchowieństwa obrządku słowiańskiego. Według tej 
koncepcji uczeń Metodego Gorazd uszedł do Polski, przenosząc 
siedzibę biskupstwa morawskiego do Krakowa i w ten sposób stolica państwa 
Wiślan miałaby w jakimś sensie być kontynuacją metropolii metodiańskiej. 
Potwierdzenie tej koncepcji znajdujemy w najstarszej polskiej kronice z początku 



 str. 60 

XII wieku, Gall Anonim podaje, że na początku XI wieku w Polsce było dwóch 
metropolitów, każdy ze swoim klerem. W takim razie, prawdopodobne jest, że 
w tym czasie na ziemiach polskich równolegle istniały dwie archidiecezje 
– słowiańska i łacińska. 

O istnieniu chrześcijaństwa w Małopolsce jeszcze przed przyjęciem chrztu 
przez Mieszka I w 965 roku świadczy też chrzcielnica z IX wieku w bazylice 
w Wiślicy. 

Polecane linki  z materiałem rozszerzającym zakres informacji:  
Postacie świętych Cyryla i Metodego: https://grekokatolicy.pl/grekokatolicy/postacie-swietych-

cyryla-i-metodego/ 

12. JĘZYK STARO-CERKIEWNO SŁOWIAŃSKI 
Jednym z największych wyzwań misji morawskiej, której podjął się 

Konstantyn (Cyryl) była kwestia przekładu Biblii z języka greckiego, tekstu 
o wielowiekowej tradycji literackiej, na zupełnie surowy w tym aspekcie język 
słowiański, oraz wyrażenie go na piśmie. W tym celu stworzył on pierwszy alfabet 
słowiański – głagolicę. Pismo to zostało częściowo zainspirowane grecką 
minuskułą, częściowo alfabetami wschodnimi (syryjskim, hebrajskim) i tworzyło 
oryginalny system, w którym dla każdej głoski przydzielona została pojedyncza 
litera (z małymi wyjątkami). Języki słowiańskie, mając bogaty system głoskowy, 
a zwłaszcza szeleszczące dwugłoski, nie dałyby się w taki sposób zapisać alfabetem 
greckim zawierającym 24 litery.  

Badacze próbowali odpowiedzieć na pytanie, dlaczego Konstantyn w ogóle 
opracował nowy alfabet – musiało to z pewnością być czasochłonne. Mógł zamiast 
tego wykorzystać jakieś znane ówcześnie pismo. Wśród odpowiedzi często padały 
następujące kwestie: Po pierwsze, według tradycji bizantyjskiej każdy większy 
samodzielny naród tworzący własną literaturę powinien mieć własne pismo, jak 
Grecy, Rzymianie, Koptowie, Fenicjanie, Żydzi, Syryjczycy, a zatem i Słowianie. Nie 
można tłumaczyć Biblii na język, który nie ma własnego pisma. Po drugie, misja 
wielkomorawska nie miała wzbudzać kontrowersji politycznych. W przypadku 
adaptacji pisma greckiego mogłoby to wzbudzać podejrzenia, że jest to akcja 
cesarstwa bizantyjskiego skierowana przeciw obecnym już na Morawach 
duchownym z zachodu. Osobne pismo miało symbolizować odrębność 
i niezależność językowo-kulturową Słowian. Po trzecie, miało ono funkcjonować 
jako most między kulturą wschodnią a zachodnią, narzędzie umożliwiające 
twórcze przekształcanie dorobku Wschodu i Zachodu.  



 str. 61 

Jeszcze w IX w., choć prawdopodobnie już po upadku misji morawskiej, 
powstało kolejne, łatwiejsze i ekonomiczniejsze pismo – cyrylica. 
Najprawdopodobniej została ona opracowana przez któregoś z uczniów braci 
sołuńskich. Opierała się w dużej mierze na majuskule greckiej (nie jak głagolica 
na minuskule), jedynie niektóre znaki były przeróbką liter głagolickich. Cyrylica 
stopniowo wypierała głagolicę i ostatecznie upowszechniła się w ośrodkach 
piśmiennictwa cerkiewno-słowiańskiego. 

Rodzaj pisma stosowanego przez Słowian ściśle zależał od przyjętego 
obrządku religijnego. Słowianie, którzy zetknęli się z obrządkiem greckim 
próbowali przyswajać pismo greckie, a gdy w oparciu o nie opracowano cyrylicę, 
stała się ona pismem wszystkich Słowian prawosławnych. W obrządku rzymskim 
stosowano pismo łacińskie. Gdy na obszarach, gdzie występowała głagolica jako 
pismo słowiańskiego języka liturgicznego wprowadzano liturgię łacińską, to 
Słowianie zastępowali głagolicę alfabetem łacińskim (np. Morawy, Małopolska, 
Chorwacja). Natomiast tam, gdzie występowała dominacja Kościoła wschodniego, 
Słowianie przyjmowali cyrylicę (np. w Macedonii). Ostatecznie na bazie cyrylicy 
opracowano zreformowane pismo, grażdankę, która jest używana w wielu 
współczesnych językach słowiańskich.  

W publikacjach tekstów staro-cerkiewno-słowiańskich w druku nie stosuje 
się głagolicy – najczęściej najstarsze teksty głagolickie drukowane są cyrylicą, 
czasem łacinką. Łacinka bywa także stosowana w tekstach pierwotnie cyrylickich. 
Teksty młodsze (od XI w.), zwłaszcza w Rosji, bywają wydawane grażdanką. 
Wydawcy mogą stosować różne systemy transliteracji.  

W najstarszych słowiańskich rękopisach nie stosowano podziału na wyrazy, 
pisane one były nieprzerwanie. Po zamkniętych jednostkach frazeologicznych 
stawiano kropkę, zwykle podwyższoną do połowy litery. Zgodnie z tradycją 
tekstów religijnych zapoczątkowaną na gruncie hebrajskim, stosowano skróty 
niektórych wyrazów.  

Nie zachowały się żadne manuskrypty w tym języku z IX w. Najstarsze 
zachowane teksty pochodzą z końca X oraz z XI w. Te odzwierciedlające pierwotny 
IX-wieczny język zaliczane są do tzw. kanonu staro-cerkiewno-słowiańskiego (SCS). 
W młodszych tekstach widoczny jest wyraźny wpływ lokalnych języków. Ten 
młodszy język nazywany jest językiem cerkiewno-słowiańskim. Lokalne odmiany 
języka cerkiewno-słowiańskiego określa się mianem „redakcji”. Piśmiennictwo 
w takim zmodyfikowanym języku SCS przez stulecia stanowiło literaturę na 
obszarach, gdzie stosowano słowiańską liturgię. Język ten oraz słowiańskie pismo 
– głagolica i cyrylica – zaczęły być używane prawie wyłącznie przez prawosławnych 



 str. 62 

Słowian. Występowało jednak zjawisko dyglosji – cerkiewno-słowiański był 
używany jako język państwowy i literacki, natomiast lokalny język słowiański – 
jako język codzienny.  

Język staro-cerkiewno-słowiański i jego następca – język cerkiewno-
słowiański wywarły duży wpływ na rozwój kultury Słowian oraz południowo- 
i wschodniosłowiańskich języków literackich.  

Pierwsze manuskrypty słowiańskie 
Za najważniejsze zabytki piśmiennictwa staro-cerkiewno-słowiańskiego 

należy wśród manuskryptów ruskich uznać: Kodeks Nowogrodzki z 999 roku, 
Mszał Kijowski (X w.), Ewangeliarz Ostromira 1057 roku, Izborniki Światosława 
z 1073 i 1076 roku, „Słowo o zakonie i łasce” z połowy XI wieku. Wśród 
manuskryptów Słowian południowych w tym języku warto wymienić serbskie 
ewangeliarze: Mirosława (ok. 1180 r,), Wukana (XIII w), Kodeks Supraski (początek 
XI w.), macedoński Kodeks Zografski (koniec X w) i Kodeks Mariański (XIII w) oraz 
spisany cyrylicą bułgarski Kodeks Aleksandryjski (XVw). 

Najstarszy zachowany tekst w języku słowiańskim, pochodzi z VIII wieku (ok. 
780 r.). Jego X-wieczny odpis odkryto w 1803 roku w bawarskiej Fryzyndzie, stąd 
jego nazwa: Zabytki (fragmenty) fryzyńskie (fryzyjskie) 
(łac. Monumenta Frisingensia). Odpis ten, zapisany minuskułą karolińską 
w alfabecie łacińskim, przechowywany jest w monachijskiej Bayerische 
Staatsbibliothek. Naukowcy wiążą go z działalnością misjonarzy iroszkockich 
i frankijskich, którzy nawracali Słowian w Panonii od końca VII wieku. Zabytki 
fryzyńskie powstały około sto lat przed działalnością literacką Cyryla i Metodego, 
czyli jeszcze przed powstaniem głagolicy. Kodeks otwiera kazanie na czas postu. 
Po nim następują kazanie na Wielkanoc, kazanie o śmierci, obrzęd ekskomuniki, 
homilia Dionizego diakona, dwie mowy św. Maksyma Turyńskiego na Wielkanoc, 
początek czytania z Ewangelii św. Marka o trzech Mariach. początek mowy na 
święto św. Piotra i Pawła, spis powinności kleryków, obrzęd poświęcenia dzwonu, 
modlitwy i czytania w czasie mszy dla chorych, modlitwy w czasie burzy, mowa na 
święto Archanioła Gabriela, początek tekstu zbioru prawa kanonicznego, 
wyjaśnienie grzechów głównych, wyliczenie obowiązków klasztoru, modlitwy 
w czasie sakramentu namaszczenia chorych, obrzęd procesji i poświęcenia 
kadzidła. 

Kodeks Zografski (łac. Codex Zographensis) — rękopis, składający się z 304 
pergaminowych kart. Ze względu na archaiczne cechy językowe zaliczany do 
najważniejszych zabytków języka staro-cerkiewno-słowiańskiego. Kodeks zawiera 



 str. 63 

288 pisanych głagolicą kart, przekazujących teksty czterech ewangelii oraz 16 kart 
zawierających teksty liturgiczne (synaksarion) i żywoty świętych. Większość tekstu 
pisana jest tzw. „okrągłą głagolicą” i datowana na koniec X lub początek XI w. 
Fragment ten, odzwierciedlający zachodniobułgarskie (macedońskie) cechy 
dialektalne, zaliczany jest do tzw. kanonu języka SCS. Tekst liturgiczny zapisany 
został cyrylicą. Cyrylicą pisane są również drobne notki i uwagi późniejszych 
użytkowników kodeksu, naniesione na tekst głagolicki.  

Kodeks Nowogrodzki – najstarszy zabytek rękopiśmiennictwa ruskiego. 
Kodeks sporządzony został w języku staro-cerkiewno-słowiańskim. Składa się 
z drewnianych, lipowych tablic powleczonych warstwą wosku pszczelego, 
wielkości 15×11,5 cm. Rękopis datowany jest na koniec X wieku, lub na początek 
XI wieku. Jest o około 60 lat starszy niż datowany na rok 1057 Ewangeliarz 
Ostromira. Kodeks Nowogrodzki jest palimpsestem. Ma kilka warstw tekstu, górna 
warstwa zawiera Psalmy 75–76 i niewielki fragment Psalmu 67, natomiast spodnia 
jego warstwa zawiera tekst Apokalipsy. 

Ewangeliarz Ostromira jest drugim najstarszym po Kodeksie 
Nowogrodzkim rękopisie ruskim. Został zamówiony przez gubernatora 
Nowogrodu. Był on bliskim powiernikiem księcia Izasława z Kijowa, syna Jarosława 
Mądrego. Na pierwszej stronie tego ewangeliarza mamy informację, że Ostromir 
przekazał rękopis katedrze św. Sofii w Nowogrodzie, na ostatniej zaś stronie jest 
informacja, że pracował nad nim pisarz Deacon Grogory od 21 października 1056 r. 
do 12 maja 1057 roku. 

Jest napisana uncjałą (zaokrąglone litery o ozdobnych kształtach) na 294 
arkuszach pergaminu. Wspaniały przykład sztuki kopiowania, świadczący 
o wytwornym smaku w ornamentyce i doskonałego kaligraficznego wykończenia. 
W 1805 roku car Aleksander I wydał polecenie, aby książka ta została przekazana 
do działu rękopisów Biblioteki Publicznej w Petersburgu, gdzie znajduje się do 
dzisiaj. 

Ewangeliarz, to ozdobna księga liturgiczna zawierająca teksty 
do odczytywania podczas liturgii. 

13. STARO-CERKIEWNO SŁOWIAŃSKA BIBLIA OSTROGSKA (1581) 
Po Unii Brzeskiej 1595 roku, która znacznie pogorszyła położenie ludności 

prawosławnej w Rzeczypospolitej, język staro-cerkiewno-słowiański został 
wyrugowany ze sfery życia publicznego. W tym jednak czasie, w związku 
z zagrożeniem utraty świadomości narodowej, język staro-cerkiewno-słowiański 
staje się na Rusi Południowo-Zachodniej sztandarem walki o Prawosławie i o ruską 



 str. 64 

kulturę duchową. Kluczową rolę w tym ruchu odegrała działalność prawosławnego 
wojewody kijowskiego, księcia Konstantego Ostrogskiego, który stworzył znane 
kolegium, nazywane z czasem akademią. W drukarni tego kolegium w roku 1581 
została wydrukowana przez Iwana Fiodorowa tak zwana Biblia Ostrogska – 
pierwsze pełne wydanie wszystkich ksiąg Pisma Świętego w języku staro-
cerkiewno-słowiańskim. W wydaniu została zamieszczona przedmowa podpisana 
przez księcia Ostrogskiego, skierowana do wyznawców kościoła wschodniego.  

Tłumaczenie Biblii oparte było na wcześniejszych tekstach, które zebrał 
i opracował Arcybiskup Nowogrodu Gennadiusz. Opierał się on na zachowanych 
do jego czasów przekładach Cyryla i Metodego. Tekst ST oparty został 
na Septuagincie, ewangelie zaś w oparciu o teksty greckich kopii oraz wulgaty.  

Biblia została wydrukowana i złożona przez Iwana Fedorowa w 1581 roku 
w Ostrogu na Wołyniu, w nakładzie co najmniej 1000 egzemplarzy. W celu 
wydania Księgi wykonano nowe czcionki, z których uszeregowano 3,24 mln 
znaków na 1256 stronach.  

Biblia Ostrogska odegrała wyjątkową rolę w zachowaniu języka staro-
cerkiewno-słowiańskiego, jako języka sakralnego oraz języka literackiego nie tylko 
na Rusi Południowo-Zachodniej, lecz  także i na Rusi Moskiewskiej.  

14. WALDENSI (OD 1170 DO DZIŚ) 
Franciszek z Asyżu i Piotr Waldo - mieli dość podobne doświadczenie 

nawrócenia. Obaj pragnęli zreformować Kościół i obaj zwrócili się do papieża 
o zatwierdzenie zakonu. Jakże jednak różny był ich los. Franciszkanie stali się 
jednym z najbardziej wpływowych zakonów katolickich. Natomiast waldensi stali 
się przedmiotem okrutnych prześladowań mających na celu starcie ich 
z powierzchni ziemi. Dlaczego tak odmiennie byli traktowani bohaterowie 
tych zmagań?  

Rys historyczny 
Po upadku Rzymu w 476 roku powstaje 10 królestw (Anglosasi, Alemani, 

Burgundowie, Frankowie, Longobardowie, Swewowie, Wizygoci, Herulowie, 
Wandalowie i Ostrogoci). Trzy ostatnie upadają, a z pozostałych powstają państwa 
współczesnej Europy. W 538 roku wchodzi w życie dekret Justyniana, w którym 
biskup Rzymu zostaje mianowany na przełożonego wszystkich biskupów –
powstaje formalna struktura Rzymskiego Kościoła Katolickiego z „głową”, którą 
jest papież.  



 str. 65 

Na przełomie VIII i IX wieku, król Franków Karol I Wielki (747-814) 
uskutecznił koncepcję stworzenia nowego cesarstwa zachodniego, jednak bardziej 
chrześcijańskiego niż „rzymskiego”. Sam ustanowił się pierwszym jego cesarzem. 
W wyniku podbojów i politycznych intryg powstało państwo karolińskie 
(Imperium Frankijskie), które obejmowało tereny dzisiejszej Francji, Belgii, 
Luksemburga, Holandii, Austrii, Szwajcarii, zachodnich Niemiec, północnych 
Włoch oraz północno- wschodnią część Hiszpanii. Zwierzchnictwo Karola uznać 
musiały również plemiona słowiańskie znad Łaby (Słowianie połabscy: Wieleci, 
Obodrzyce, Serbowie łużyccy). W okresie rządów Karola Wielkiego podział świata 
na rzymski oraz barbarzyński został zastąpiony podziałem na świat chrześcijański 
(cywilizowany) i pogański (barbarzyński). Niedługo po śmierci Karola Wielkiego 
Imperium jego rozpadło się na część centralną, wschodnią i zachodnią. 

Od VI do VIII wieku język dawnych Rzymian na zachodzie zmienił się 
w dziesiątki odmian lokalnych. Posługujący się nimi Europejczycy zachowywali 
wiele zasad gramatycznych i słów z łaciny. Ale zmieniali ich wymowę, pisownię 
i dodawali własne zasady i słowa, często czerpane od Germanów osiadłych na 
terenie dawnego Imperium. Reformy Karola Wielkiego nie zatrzymały tego 
procesu. Z tych lokalnych, wczesnośredniowiecznych odmian łaciny wyłoniły się 
współczesne języki romańskie: włoski, francuski, hiszpański i wiele dialektów 
lokalnych. W całej Europie przed schyłkiem VIII wieku wykształciło się wiele 
lokalnych odmian pisma. Niektóre do dziś są trudne do odczytania. Dlatego tak 
dużą rolę w umocnieniu więzi politycznych i kulturowych Cesarstwa, odegrało 
promowanie łaciny i wprowadzenie ujednoliconego, czytelnego pisma zwanego 
minuskułą karolińską. 

Dobrze będzie w tym miejscu wspomnieć o pewnym ruchu, który narodził się 
w XIIw. we francuskim mieście Albi. Zwolenników tego ruchu zwano 
Albigensami, sami zaś nazwali siebie katarami, co znaczy „czyści”. Był to ruch 
gnostyczno- chrześcijański. Katarzy negowali wcielenie i męczeństwo Jezusa 
i odrzucali wszystko, co uznawali za materialne (pokarmy pochodzenia 
zwierzęcego, kontakty seksualne). Zwalczani przez Kościół katolicki (m.in. przez 
krucjatę Simona de Montfort, inkwizycję), który uważał ich za heretyków. 
Represje doprowadziły do zaniku ruchu. Podjętym przez kościół działaniem 
zapobiegawczym podobnym herezjom, był zakaz tłumaczenia, posiadania 
i czytania Biblii.   

Waldensi 
Na początku XIII wieku Franciszek z Asyżu (1181-1226), niezbyt religijny 

młodzieniec z zamożnej rodziny, przeżył mistyczne nawrócenie, po którym wyrzekł 



 str. 66 

się swojego majątku i postanowił naśladować ubóstwo Chrystusa. W 1209 roku 
Franciszek starał się o formalne uznanie zakonu przez papieża Innocentego III, 
który po pewnych wahaniach przychylił się do prośby Franciszka i w 1210 roku 
powstał zakon nazwany później Zakonem Franciszkanów. 

Kilkadziesiąt lat wcześniej, pod koniec XII wieku, Piotr Waldo (zm. 1205), 
zamożny mieszkaniec południa Francji, także porzucił swój majątek i głosił 
dobrowolne ubóstwo. On także założył zakon dla ubogich i zwrócił się do papieża 
o uznanie zakonu. Choć papież Aleksander III (1159-1181) początkowo przyjął ślub 
ubóstwa Piotra Waldo, jego następca, Lucjusz III (1181-1185) potępił Waldo i jego 
ruch oraz zakazał im głoszenia ich poglądów. Co gorsza, w kolejnych wiekach 
Kościół rzymski wszczynał straszliwe prześladowania przeciwko waldensom, 
doprowadzając niemal do zupełnego zaniku ich ruchu. 

Waldensi, za podstawę wiary przyjmowali tylko Biblię. Rozumieli, że 
powodzenie chrześcijaństwa leży powszechnym poznaniu Słowa Bożego oraz 
wskazywali Biblię jako jedyne źródła Bożego objawienia. Pragnęli robić to, co 
Biblia nakazuje. Tymczasem, Biblia czytana po grecku czy po łacinie pozostawała 
dla ludzi pustym dźwiękiem, a przecież miała być Słowem Życia. Zamiast „Chleba 
życia” karmiono ich okruchami ze stołu Pańskiego. Należało więc udostępnić ją 
ludziom, którzy skazani na jej interpretację przez duszpasterzy i zakonników tak 
naprawdę niewiele z niej korzystali.  

Jeszcze zanim Wiklif zdecydował się przetłumaczyć całą Wulgatę na język 
angielski, w Europie rozprowadzane były potajemnie mniejsze fragmenty Nowego 
Testamentu. Zajmowali się tym Waldensi – ugrupowanie chrześcijańskie 
działające we Francji, Włoszech, Niemczech, Czechach i w Polsce (Śląsk), 
występujące przeciw władzy i bogactwu Kościoła. Ich ojcem duchowym był 
Piotr(?) Waldo (Valdès -stąd zapewne nazwa: waldensi). Niektóre źródła 
(https://youtu.be/HK7l8SXjcAw) lokalizują ich początki już w II wieku, kiedy byli 
znani jako „Peuple des vallees”, co oznacza „ludzie z dolin”. 

Waldensi, odrzucając autorytet papieża, krytykowali zbytek wyższego 
duchowieństwa i żądali reform w Kościele. Dowodzili, że Kościół rzymskokatolicki 
sprzeniewierzył się tradycji apostolskiej i nie ma władzy od Boga. Studiując Biblię, 
odkryli i odrzucili szereg fałszywych poglądów przyjętych przez Kościół Rzymski, 
takich jak: pojęcie transsubstancjacji, spowiedź uszna przed kapłanem, chrzest 
niemowląt, handel odpustami, nauka o czyśćcu, modlitwy za zmarłych. Uważali 
Chrystusa za jedynego Pośrednika darzącego łaską i przebaczeniem grzechów. 
Uczyli, że Boga można czcić nie tylko w katolickich świątyniach, ale wszędzie 
i zawsze. Świętych należy naśladować, ale nie wolno ich czcić. Cześć należy się 



 str. 67 

jedynie Bogu; wszystko inne jest bałwochwalstwem. Głosili. że śmierć jest 
przejściem w stan nieświadomości, tzn. aż do wskrzeszenia przez Chrystusa.  

Waldensi odrzucali również wszelką władzę, co w efekcie uczyniło z nich 
wrogów państwa i panującego porządku polityczno-społecznego. Zostali 
ekskomunikowani w 1184 przez papieża Lucjusza III. Od 1231 roku byli 
prześladowani przez Inkwizycję. 

Poruszający opis pracy Waldensów jako ludzi tłumaczących z Vetus Latina 
(wersja italska z II w) na języki franko-prowansalskie, i ręcznie przepisujących 
Biblię, sporządzony przez francuskiego pastora i historyka Jeana Légera (1615-
1670), jednego z waldensjańskich kopistów, zawiera podane z pierwszej ręki 
informacje o ich działalności opatrzone rysunkami. Waldensi potajemnie 
przepisywali Pismo Święte w swoich górskich osadach na północy Włoch i 
południu Francji. Młodzi waldensi byli uczeni przez rodziców obszernych 
fragmentów Pisma Świętego na pamięć. Zespoły kopistów pracowały wspólnie 
nad sporządzaniem kolejnych egzemplarzy Biblii i jej fragmentów. Wielu młodych 
waldensów podróżowało po Europie w charakterze kupców, aby dyskretnie głosić 
prawdy Pisma Świętego. Niektórzy rozpoczynali studia na wyższych uczelniach, 
aby rozpowszechniać Pismo Święte wśród studentów. Kierowani przez Ducha 
Świętego, gdy nadarzała się ku temu okazja, przekazywali fragmenty biblijne 
osobom poszukującym prawdy. Wielu z nich zapłaciło życiem za tę pełną 
poświęcenia pracę. 

Po śmierci Piotra Waldo (1217 r), waldensi żyli w ukryciu i cierpieli 
prześladowania. Mimo tego, ruch waldensów wciąż miał wpływ na życie religijne 
Europy, zwłaszcza południowej. Na początku XV wieku skontaktowali się z czeskim 
reformatorem religijnym, Janem Husem, od którego przejęli też dalsze postulaty. 
Część waldensów dołączyła do ruchu taborytów (radykalnych husytów).  

Waldensi dotarli także na Śląsk, gdzie na początku XIV wieku (czasy 
panowania króla Władysława Łokietka) sądy inkwizycyjne nasiliły ich 
prześladowania. W 1315 roku trybunał inkwizycyjny, powołany przez biskupa 
wrocławskiego Henryka z Wierzbna, w Świdnicy, Nysie i Wrocławiu skazał na 
spalenie na stosie przeszło 50 waldensów, a wielu innych musiało się ratować 
ucieczką. 

W latach 1487–1489 król Francji Karol VIII z inicjatywy papieża 
Innocentego VIII, podjął kilkanaście krucjat przeciw waldensom. W górskim 
terenie wojska królewskie nie mogły jednak skutecznie działać przeciwko 
partyzantce waldensów. Chociaż wielu z nich zginęło i zniszczono wiele ich osad, 
to jednak krucjata nie osiągnęła celu. Nie mniej, w 1488 roku waldensi w Dolinie 



 str. 68 

Loyse zostali za swoją wiarę brutalnie wymordowani. Wojska królewskie 
masakrują waldensów w grocie Balme-Chapelue. Resztka uciekła i powróciła po 
zakończeniu krucjaty rozpoczynając ożywioną działalność misjonarską. W 1545 
roku Król Francji Franciszek I zezwala na wymordowanie 3000 waldensów 
w regionie Luberon (Prowansja). Pomimo tych prześladowań, w 1555 Waldensi 
budują swoje pierwsze kościoły w Saint Laurent d'Angrogne, w La Tour, 
Rocheplate, Villesèche i Prali. 

Kolejna fala prześladowań nadeszła w siedemnastym wieku, siedem lat po 
zakończeniu wojny 30. letniej i po pokoju westfalskim. Książę Sabaudii wysłał 
ośmiotysięczną armię na teren zamieszkany przez waldensów i zażądał, by 
miejscowa ludność kwaterowała jego żołnierzy w swoich domach. Waldensi 
w dobrej wierze spełnili żądanie, ale był to jedynie podstęp dający napastnikom 
łatwy dostęp do ofiar. 24 kwietnia 1655 roku o godzinie czwartej nad ranem 
rozpoczęła się rzeź, której ofiarą padło ponad cztery tysiące niewinnych ludzi. 
Wydarzenie to zostało zapamiętane jako „Masakra Piemoncka” lub 
„Piemoncka Wielkanocą”. W Polsce są to czasy panowania króla Jana Kazimierza 
i wojny ze Szwecją. 

Waldensi szwajcarscy w 1532 roku zjednoczyli się z Kościołem ewangelicko-
reformowanym (kalwińskim), z którym mieli bardzo zbliżoną doktrynę, 
a francuscy zostali wygnani lub zmuszeni do przyjęcia katolicyzmu. Natomiast 
waldensi włoscy przetrwali do dziś, głównie w trudno dostępnych Alpach 
Piemonckich. W 1848 roku w Piemoncie założono Kościół Waldensów, który liczy 
około 30 tys. wiernych. Kościół Waldensów należy do Światowej Wspólnoty 
Kościołów Reformowanych. Jest drugim co do liczebności Kościołem 
protestanckim we Włoszech. 

Waldensi w swoim doczesnym życiu nie otrzymali nagrody za wierność Bogu. 
Jednak ich poglądy i odwaga, z jaką trwali przy Słowie Bożym, odrzucając wszelkie 
kompromisy i diabelski fałsz, zainspirowała Jana Wiklifa i Jana Husa, zwanych 
gwiazdami porannymi reformacji, a następnie ruch reformacyjny powstały w XVI 
wieku. 

Dnia 22 czerwca 2015 w świątyni waldensów w Turynie papież Franciszek 
zwrócił się do wiernych tego wyznania w słowach: „W imieniu Kościoła 
katolickiego proszę was o przebaczenie za niechrześcijańskie czy nawet nieludzkie 
postawy i zachowania w dziejach, jakich dopuściliśmy się przeciwko wam. W imię 
Jezusa Chrystusa przebaczcie nam”. 

Polecane linki  z materiałem rozszerzającym zakres informacji:  
https://bsm.org.pl/artukul/waldensi-misjonarze-sredniowiecznej-europy/ 

https://pl.wikipedia.org/wiki/Krucjata_przeciwko_waldensom 



 str. 69 

John Foxe. Prześladowania we Włoszech. Waldensi. Księga męczenników chrześcijańskich: 
https://ridero.eu/pl/books/przesladowania_we_wloszech_waldensi/freeText 

Walka o język polski 
W czasie, gdy Waldensi, a potem Jan Wiklif i Jan Hus walczą o języki 

narodowe w liturgii kościelnej, w Polsce na synodzie w Łęczycy (1285 r.) sami 
biskupi wprowadzają obowiązek odmawiania modlitw, spowiadania, kazania 
i nauczania w języku polskim. Koniec XIII wieku to w kulturze rozbitej na dzielnice 
(a właściwie już na dzielniczki) Polsce toczy się walka z niemieckimi osadnikami 
o zachowanie polskości. W 1285 roku arcybiskup gnieźnieński Jakub Świnka 
zwołuje synod polskich biskupów w Łęczycy. Na synodzie opracowano statut 
nakierowany na promowanie polszczyzny jako języka liturgii oraz ochronę kleru 
przed zniemczeniem. Spośród 34 kanonów synodu łęczyckiego, cztery bezpośrednio 
regulowały kwestie związane z nauczaniem i korzystaniem z języka polskiego. 
Nakazuje się recytowanie z ludem po polsku modlitw: Modlitwa Pańska, Credo oraz 
Pozdrowienie Anielskie. Wprowadzono też nakaz spowiedzi w języku ojczystym oraz 
nauczanie po polsku, jak to zostało ustanowione w niżej cytowanych kanonach: 

Kanon 5. Również ustanawiamy, by wszyscy rektorzy kościołów albo plebani, 
albo jacykolwiek inni, którzy są zwierzchnikami za pośrednictwem prawnie 
ustanowionej wspólnoty diecezji ludu polskiego, dla godności swoich kościołów 
i ku chwale bożej, skoro dzięki pozwoleniu kościoła mają założone szkoły dla 
kształtowania polszczyzny, niech nie przenoszą pod rządy ludu teutońskiego 
tychże szkół, jeśli nie potrafią w języku polskim wyjaśniać chłopcom łacińskich 
autorów i ich dzieł. 

Kanon 6. Postanawiamy ponadto, że dla zachowania i rozpowszechniania 
języka polskiego, na poszczególnych stanowiskach kościelnych katedralnych 
i klasztornych, i innych jakichkolwiek miejscach nie będą osadzani rektorzy szkolni, 
jeśli nie znają właściwie/dobrze po polsku autorów łacińskich i nie są w stanie 
chłopcom powtarzać ich dzieł albo wykładać w języku polskim. 

Wydarzenie to tłumaczy, dlaczego w czasach wszechobecności łaciny i zakazu 
„kalania” pism świętych językami pogańskimi, w Polsce powstają takie dzieła, jak 
choćby Kazania świętokrzyskie.  

15. JAN WIKLIF (1329–1384) 
Jan Wiklif - profesor teologii na uniwersytecie w Oxfordzie, doktor ewangelii 

- to szczególna postać, która w krótkim czasie zweryfikowała nauczanie Kościoła 
Zachodniego, co nie spodobało się jego przełożonym z Rzymu. Miał jednak 
poparcie króla Edwarda III (1327-1376) i jego młodocianego wówczas syna 



 str. 70 

i następcy – Ryszarda II, być może dlatego, że ostro krytykował uważając za 
niebiblijne finansowanie tzw. zakonów żebraczych oraz płacenie Rzymowi 
podatków.  

Zakochany w Słowie Bożym John Wycliffe był zwolennikiem reform Kościoła 
w oparciu o nauki Pisma Świętego. Pokochał Słowo Boże do tego stopnia, że był 
zdecydowany stanąć przeciwko władzy Kościoła, ryzykując nawet własnym życiem. 
Stał się on otwartym i nieugiętym krytykiem Kościoła Rzymskiego. Sprzeciwiał się 
bogactwu Kościoła, supremacji władzy papieskiej, nauce o substancjalnej 
obecności Chrystusa w Wieczerzy Pańskiej, niemoralności i żądzy władzy wśród 
duchownych, a także innym naukom i praktykom w Kościele, które później również 
odrzuciły niektóre wyznania protestanckie. Odrzucił pojęcie czyśćca, był 
przeciwny celibatowi, pielgrzymkom, sprzedaży odpustów i kultowi świętych. 

Podczas, gdy hierarchowie kościelni uważali, iż zwykłe osoby świeckie są zbyt 
głupie, aby same, bez pomocy księży zrozumiały Biblię, Wiklif zapragnął, aby 
Słowo Boga było znane wszystkim mieszkańcom Anglii. Uważał on, ze nauczanie 
Biblii jest na tyle jasne, że może być zrozumiane przez zwykłych ludzi. Jeśli będą 
mogli ją czytać, będą mogli też sami wiedzieć, jak mają postępować. Kościół 
obawiał się takiego rozwoju sytuacji, gdyż zabierało mu tu władzę i prestiż.  

Wiklif uważając, że najwyższym autorytetem we wszelkich kwestiach wiary 
jest Biblia, przetłumaczył ją (niekoniecznie samodzielnie) z Wulgaty na 
staroangielski. Jego uczniów nazwano Lollardami. Przepisywali oni jego 
tłumaczenie i chodząc ubrani w rdzawe togi po Anglii od wsi do wsi, od miasta do 
miasta, czytając i rozdając na targach i rynkach fragmenty ręcznie przepisywanego 
po angielsku Pisma Świętego. Termin „Lollard” posiadał szydercze zabarwienie 
związanie jest z holenderskim słowem „mamrotać”.  

Jednym z wielu angielskich szlachciców, których przyciągnęły nauki Wiklifa 
był John Oldcastle. Wspierał go finansowo oraz głosząc jego nauki, za co potem 
został spalony na stosie. Nauki Wiklifa dotarły także do czeskiej Pragi, gdzie ożyły 
z nową siłą poprzez działalność Jana Husa. 

Do wzrostu popularności nauk Wiklifa i jego wezwania do reformacji kościoła 
mogła przyczynić się epidemia dżumy, zwanej „Czarną Śmiercią” lub „Wielką 
Zarazą”, która w latach 1348-1352, 1360-1363, 1374, 1400 i potem jeszcze 
wielokrotnie przetoczyła się przez Europę. Pojawienie się nieznanego wcześniej 
kataklizmu stanowiło dla ludzi średniowiecza wielki szok i pozostawiło w ich 
psychice trwałe ślady. W obliczu rychłej śmierci ludzie wierzyli, że przed zarazą 
uchronią ich symbole religijne lub wizerunki świętych. Czarna Śmierć przyczyniła 
się więc do odnowy religijnej, zmieniającej się nieraz w fanatyzm. Księża 



 str. 71 

najczęściej widzieli przyczynę epidemii w Bożym gniewie, dlatego zalecali 
przyjmowanie sakramentów, spowiedź, pokutę i walkę z przejawami grzechu 
i herezji. To właśnie wśród mnichów i księży notowano największą śmiertelność, 
gdyż opiekując się chorymi, sami się zarażali. 

Ponieważ XIV-wieczne lecznictwo nie potrafiło wyjaśnić przyczyn epidemii, 
Europejczycy upatrywali je w siłach astrologicznych, trzęsieniach ziemi 
i zatruwaniu studni przez Żydów lub Romów. Dochodziło do wielu napaści 
o charakterze antysemickim. W sierpniu 1349 wymordowano gminy żydowskie 
w Moguncji, Strasburgu i w Kolonii. Niektórzy historycy łączą skutki Czarnej 
Śmierci z Wielką Schizmą Zachodnią i ogólnie z kryzysem Kościoła. 

Jan Wiklif i jego zmagania z papieżami. Kościół Katolicki bezwzględnie 
i ostro traktował tych, którzy uznawali, że Pismo Święte posiada autorytet 
większy, niż władza papieża i biskupów. Wysłano do Anglii trzy papieskie bulle 
nakazujące ujęcie heretyka i żądające jego śmierci. Lecz śmierć spotkała nie 
reformatora, ale papieża Grzegorza XI, który wydał owe bulle. W pewnym liście 
do papieża Grzegorza XI, gdy ten wzywał go by wyrzekł się swych nauk i zamilkł, 
napisał: Żyć i milczeć? Nigdy! 

Po śmierci Grzegorza XI władzę objęło trzech zwalczających się papieży: 
Jan XXIII, Benedykt XIII i Grzegorz XII (tzw. Wielka Schizma Zachodnia 
w latach 1378 do 1417). Każdy z nich, powołując się na swą nieomylność, 
żądał posłuszeństwa dla siebie. Każdy też wzywał wierzących do walki przeciw 
drugiemu, grożąc opornym klątwami, a zjednując zwolenników obietnicami 
nagrody w niebie. Sytuacja ta znacznie osłabiła siłę papiestwa. Klątwy 
i oszczerstwa rzucane były przez jednego i drugiego papieża, a potoki krwi lały się 
po obydwu stronach. Gdy przeciwne strony zajęte były wzajemnym zwalczaniem 
się, Wiklif przez jakiś czas miał spokój. W swym bezpiecznym ukryciu 
na probostwie w Lutterworth pilnie pracował aby umysły ludzi odwrócić od 
zwalczających się papieży, a skierować na Jezusa, Księcia Pokoju. W pewnym 
liście dotyczącym owego rozłamu Wiklif wezwał wierzących, by rozważyli, 
czy właściwie papieże nie powiedzieli  prawdy, nazywając się wzajemnie 
antychrystami.  

Gdy wreszcie doszło do rozprawy sądowej, która miała skazać go na śmierć, 
ręka Pańska ponownie go ochroniła. Gdy w swym parafialnym kościele 
w Lutterworth miał udzielić komunii, upadł nagle sparaliżowany i w krótkim czasie 
zmarł.  

Chociaż Wiklifowi udało się uniknąć sądu za życia, to jednak w 1428 roku, już 
po Soborze w Konstancji, angielski biskup, na polecenie papieża Marcina V, wyjął 



 str. 72 

kości Wiklifa z grobu na cmentarzu w Lutterworth. Zostały one zmiażdżone, 
spalone na popiół i wrzucone do rzeki Swift. (dzisiaj jest to skrót z anglojęzycznej 
nazwy Society for Worldwide Interbank Financial Telecomuniction – 
Stowarzyszenie na rzecz Światowej Międzybankowej Telekomunikacji Finansowej. 
Jest to organizacja, która, porządkuje i organizuje międzynarodowe transakcje 
finansowe). 

Polecane linki  z materiałem rozszerzającym zakres informacji:  
Historia szabatu #6. https://www.youtube.com/watch?v=4xY_7H8dz4s&t=1235s 

16. JAN HUS (1370-1415) 
Historię Husa, Wiklifa, Waldensów i innych wojowników o Słowo 

można lepiej poznać w książce E.G. White pt.  „Wielki Bój”.  O co tak 
naprawdę chodziło w wojnach husyckich?  

Spraw, które będziemy teraz omawiać, nie sposób należycie ocenić, jeśli się 
zapomni o europejskim tle. Średniowiecze dobiegało kresu. Uniwersalne 
autorytety papiestwa i cesarstwa znajdowały się w zaniku. Brały górę odrębności 
narodowe i nowe siły społeczne zmagające się ze starym porządkiem feudalnym.  

Rządy w Cesarstwie Rzymskim sprawował Zygmunt Luksemburczyk, prawnuk 
Kazimierza Wielkiego, niedoszły król Polski po Ludwiku Węgierskim. Cesarz 
Rzymski Zygmunt Luksemburczyk słynął z tego, że dopasowywał swoje 
postępowanie do okoliczności. Na przykład, raz podczas oficjalnego wystąpienia 
oświadcza: „Zatrudniać się zjednoczeniem Greków nie ma potrzeby, bo Grecy 
jedną z nami wiarę wyznają. Brodami tylko i pojmowaniem żon od nas się różnią, 
czego im wcale za złe mieć nie można. Kapłani bowiem greccy na jednej żonie 
przestają, łacińscy po 10 i więcej ich trzymają” [Jan Długosz za Paweł Jasienica. 
Polska Jagiellonów]. Nieco później, w Łucku witając się ze zgromadzonymi 
wyniośle pomija prawosławnego biskupa. 

Ruch husycki dawał wyraz tendencjom, które w owym czasie miały w Europie 
wymiar powszechny, a były one związane nie tylko z wcześniejszą działalnością 
Jana Wiklifa. Duch buntu skierowany był przeciwko bogacących się kosztem ludu 
nielicznych wielmożów, do których zaliczało się też duchowieństwo. Ponieważ tak 
w Czechach jak i w Polsce, do klasy bogaczy zaliczali się głównie osadnicy 
niemieccy, ruch husycki zwracał się przeciwko całokształtowi takiego porządku. 
Wrogi był zatem zarówno papieżowi jak i cesarzowi.  

Jednym z powodów tego ruchu było też bogactwo i roszczenia polityczne kleru. 
Już Wiklif zwalczał w swych pismach i publikacjach papiestwo oraz rozpustne 
i żyjące ponad stan duchowieństwo, które zawał „cesarskim”. Żądał od księży 



 str. 73 

ubóstwa i wyrzeczenia się wszelkiej władzy. Nie występował on przeciwko 
świeckim wielmożom, oczekując od nich raczej, że to oni zaprowadzą porządek 
w tej kwestii.  

Hus stworzył własny program reformy Kościoła i obrony czeskich interesów 
narodowych, który zyskał szeroką popularność wśród mieszczan, chłopów 
i drobnego rycerstwa. Popierali go również niektórzy feudałowie i niższe 
duchowieństwo, a także król Czech Wacław IV oraz czeska księżniczka Anna - 
królowa Anglii (żona Ryszarda II). 

Ośrodkiem działalności Husa od 1402 roku stała się Kaplica 
Betlejemska w Pradze, w której propagował on czeskie, a nie łacińskie 
nabożeństwa. Wkrótce jego kazania zaczęły przyciągać tłumy i Hus został 
przywódcą narodowej czeskiej frakcji, domagającej się natychmiastowych reform 
w Kościele, m.in. zmian liturgicznych, komunii pod dwiema postaciami: chleba 
i wina, a także powrotu Kościoła do surowych i prostych zasad pierwotnego 
chrześcijaństwa. Odrzucając autorytety kościelne, Hus uznał Biblię za jedyne 
kryterium wiary, Kościół zaś wyłącznie za ciało mistyczne, którego głową jest Jezus 
Chrystus a jego członkami wybrani przez Boga sprawiedliwi.  

Sytuacja w Kościele stała się tymczasem alarmująca: rządziło wówczas 
jednocześnie aż trzech zwalczających się papieży (Jan XXIII, Grzegorz XII 
i Benedykt XIII). Był to czas tzw. Wielkiej Schizmy Zachodniej. Husa oburzała 
sprzedaż odpustów przez jednego papieża, aby uzyskać pieniądze na walkę 
z innym, konkurencyjnym papieżem. Wezwany do Rzymu, Hus odmówił stawienia 
się na procesie i z tego powodu cała Praga została ukarana papieskim interdyktem 
(zakazem udzielania sakramentów). Pod presją opinii publicznej Hus zadecydował 
w październiku 1412 roku, że opuści Pragę. Przeniósł się do południowych Czech, 
gdzie znajdował schronienie w zamkach swoich zwolenników. Kolejne dwa lata 
były okresem intensywnej aktywności literackiej Husa. 

Hus popierał walkę Polaków z Zakonem Krzyżackim przesyłając królowi 
Władysławowi Jagielle list gratulacyjny z okazji zwycięstwa pod Grunwaldem. 
Zwycięstwo nad Zakonem Krzyżackim sprawiło Husowi wielką radość, której – jak 
pisał - ani pióro ani głos nie potrafiły jej wyrazić. Ponadto uważał, że dokonało się 
ono za sprawą Jezusa Chrystusa.  

Antypapież Jan XXIII, pod naciskiem cesarza Świętego Cesarstwa 
Rzymskiego, króla Węgier, Niemiec, Włoch i Czech Zygmunta 
Luksemburskiego, zwołał w 1414 roku Sobór w Konstancji (1414 – 1418), 
Miał on zakończyć tzw. „Wielką schizmę zachodnią”, która ciągnęła się od 



 str. 74 

kilkudziesięciu lat i sprawiała, że w kościele bywało jednocześnie po dwóch, 
a nawet – jak za czasów Husa – trzech papieży.  

Sobór usunął schizmę wyznaczając na papieża Marcina V. Janowi XXIII 
(Baltasar Cossa z Neapolu) udowodniono 55 poważnych zbrodni, za co skazano go 
na … 3 lata ciężkiego więzienia. Uczestnicy zjazdu w Konstancji nie rozstrzygnęli 
innej, niezmiernie ważnej dla katolicyzmu kwestii nieomylności papieża. 
Wprawdzie Marcin V ogłosił dekret zakazujący odwoływania się od postanowień 
papieża uznając jego nieomylność, ale kwestia ta była przedmiotem sporów 
jeszcze długo potem (np. na soborze rozpoczętym w Bazylei, w 1431 roku). 
Ostatecznie dopiero od roku 1870 nikt nie mógł podważać postanowień papieża, 
nawet sobór powszechny. 

Na sobór w Konstancji zaproszono również Husa, aby wytłumaczył się ze 
swoich domniemanych błędów. Hus, obawiając się o swoje życie, odmówił. Jednak 
pod naciskiem antypapieża Jana i z gwarantującym mu bezpieczeństwo listem 
żelaznym od króla Zygmunta, zgodził się pojechać do Konstancji w listopadzie 
1414 roku. Tam, na polecenie króla, został podstępnie uwięziony, a następnie 
oskarżony jako heretyk i zwolennik Wiklifa. Został aresztowany, ponieważ list 
żelazny uznano za ważny tylko wobec władzy świeckiej, a nie kościelnej, 
co wywołało powszechne oburzenie w Czechach (list żelazny anulowano dlatego, 
że cesarza zdołano przekonać już przed rozprawą, że Hus jest heretykiem i nie 
należą mu się żadne prawa).  

Przez wiele miesięcy przetrzymywano go w ciężkich warunkach. W zimnym 
i wilgotnym lochu rozchorował się tak, iż był bliski śmierci. „Piszę ten list”17 — 
zwracał się do przyjaciela — „w moim więzieniu ręką okutą w kajdany, oczekując 
na jutrzejsze wykonanie wyroku. (…). Gdy w obecności Jezusa Chrystusa spotkamy 
się w zachwycającym pokoju przyszłego życia, dowiesz się, jak miłosiernym 
przedstawił mi Bóg samego siebie oraz jak skutecznie wspierał mnie pośród mych 
pokus i prób”. 

Potem dodał chwytające za serce napomnienia: Niech twój umysł będzie 
zajęty chwałą Bożą i zbawieniem, a nie posiadaniem dóbr i pozycji. Strzeż się 
ozdabiania twego domu bardziej niż twojej duszy; a przede wszystkim poświęć 
troskę budowli Bożej. Bądź poświęcony i pokorny wobec biednych i nie marnuj 
zdrowia przez posty.” 

Los Husa był już przesądzony, ponieważ większość uczestników Soboru 
uważała go za niebezpiecznego heretyka. Jednym z tego powodów było 

 
17 François P.É.B. de Bonnechose, The Reformers Before the Reformation, t. 2, Nowy Jork 1844, s. 67. 



 str. 75 

negowanie przez Husa boskiego pochodzenia władzy papieży (zob. rozdz. IV 
będącej na wystawie książki Husa „O kościele”).  

6 lipca 1415 roku Hus został żywcem spalony na stosie poza murami 
Konstancji. Umarł śpiewając Kyrie eleison (Panie, zmiłuj się), a heroiczna śmierć 
umocniła przekonanie o jego świętości i niewinności wśród jego zwolenników. 
Na miejscu kaźni znajduje się dziś pomnik upamiętniający jego śmierć. 

W następstwie spalenia na stosie Jana Husa wybuchło powstanie w Pradze 
(defenestracja praska 30 lipca 1415 r), które ogarnęło całe Czechy i stało się 
początkiem wojen husyckich. (Więcej na temat wojen husyckich zobacz na stronie: 
https://pl.wikipedia.org/wiki/Wojny_husyckie) 

Gdy po trzech ekspedycjach krzyżowców papiescy przywódcy zwątpili 
w pokonanie wrogów przemocą, uciekli się do dyplomacji. Zawarto układ, na 
mocy którego zagwarantowano Czechom wolność sumienia. Czesi postawili cztery 
warunki pokoju: wolność głoszenia Biblii, prawo wszystkich wiernych do 
spożywania chleba i wina podczas komunii, prawo używania języka ojczystego 
podczas nabożeństw, wyłączenie duchowieństwa ze wszystkich urzędów 
świeckich, a w przypadku przestępstw jednolite sądownictwo dla osób 
duchownych i świeckich. Władze papieskie „w końcu zgodziły się przyjąć wszystkie 
cztery punkty podane przez husytów, pozostawiając jednak soborom — 
tj. papieżowi i cesarzowi — prawo do interpretowania tych punktów, to znaczy 
określania ich dokładnego znaczenia”. Mając prawo interpretowania owych 
punktów, jak również Biblii, papież mógł tak przekręcić ich znaczenie, by służyły 
jego własnym celom. Wielu Czechów, przewidując utratę wolności, nie zgodziło 
się z zawartym przymierzem. Powstały rozłamy i niesnaski, które doprowadziły do 
bratobójczych walk. 

W tych czasach ukształtował się w Czechach odrębny Kościół Taborycki 
(mimo iż nie było to bezpośrednim zamiarem Husa), który udzielał wiernym 
komunii pod dwiema postaciami i który uznał Husa i Hieronima z Pragi za 
męczenników, a następnie stopniowo stworzył doktrynę podobną do późniejszego 
kalwinizmu. Wyznawcy tego Kościoła to znani w Polsce, Niemczech i wielu innych 
krajach bracia czescy (później bracia morawscy). Kościół husycki odrodził się 
w Czechach w 1920, a wspólnoty braci morawskich nadal istnieją w wielu krajach 
świata.  

Janowi Husowi przypisuje się powiedzenie: O, sancta simplicitas – O, święta 
naiwności –wypowiedziane ponoć przez niego na stosie, a odnoszące się do starej 
kobiety, która pobożnie pomagała podkładać chrust pod jego stos.  



 str. 76 

Husyci w Polsce 
Poglądy podobne do husyckich były już dużo wcześniej głoszone w Polsce. 

W 1318 roku papież Jan XXII mianował dominikanina Peregryna z Opola 
i franciszkanina Mikołaja Hospodyńca inkwizytorami dla diecezji wrocławskiej 
i krakowskiej. Dziewięć lat później, w kwietniu 1327 roku, Jan XXII wydał kolejne 
rozporządzenia, na mocy których powierzył polskiemu prowincjałowi 
dominikanów prawo mianowania inkwizytorów na całym obszarze prowincji 
polskiej, a polskiego króla oraz episkopat wezwał do wspierania inkwizytorów. 
Rozporządzenie to, potwierdzone przez papieża Eugeniusza IV w 1432 roku, stało 
się podstawą funkcjonowania urzędu papieskiej inkwizycji w Polsce. 
Rozporządzenia papieskie z lat 1318–1327 miały prawdopodobnie charakter 
prewencyjny i nie wiązały się ze wzrostem aktywności heretyków na ziemiach 
polskich. Jednak już w 1332 roku inkwizytor wrocławsko-lubuski Jan 
Schwenkenfeld prowadził proces przeciwko 16 beginkom ze Świdnicy, 
podejrzanym o wyznawanie tzw. „herezji wolnego ducha”. Około 1380 roku na 
Śląsku skonfiskowano domy begardów i beginek, a w 1398 roku we Wrocławiu 
spalono Stefana zwolennika nauk Jana Wiklifa, który głosił, że każdy uczciwy 
człowiek świecki może udzielać sakramentów oraz odmawiał posłuchu niegodnie 
postępującym duchownym. Sędzią był Jan z Gliwic – inkwizytor papieski 
z Wrocławia. W latach 1315 – 1539 sądy inkwizycyjne skazały na stracenie około 
70 osób, w tym 50 waldensów spalonych na stosie w 1315 roku we Wrocławiu, 
Świdnicy i Nysie oraz 5 sprzyjających husytom księży ze Zbąszynia spalonych na 
stosie w latach 40. XV wieku. Spalono także przywódcę biczowników, dwóch 
begardów, Żyda oskarżonego o profanację hostii oraz upamiętnioną na obrazie 
Jana Matejki, Katarzynę Weiglową spaloną w 1539 roku za przyjęcie judaizmu. 

Gdy do Wrocławia dotarła wieść o męczeństwie Husa, zaostrzyła ona panujące 
tam od dawna już napięte stosunki. Spór pomiędzy radą miejską a plebsem 
wyładował się 18 lipca 1418 roku w tzw. „Defenestracja wrocławska” 
(defenestracja - czyli wyrzucenie przez okno). Krytycznego dnia lud uderzył na 
ratusz. Schwytanych rajców ścięto bronią białą przed ratuszem. W 1420 roku 
cesarz Zygmunt Luksemburczyk skazał na śmierć 20 przywódców tego powstania. 
W tym samym roku we Wrocławiu publicznie spalono na stosie trzech czeskich 
husytów.  

Prekursorem tolerancji religijnej w Polsce był zmarły w 1435 roku Paweł 
Włodkowic z Brudzenia. Kapłan katolicki, rektor Uniwersytetu Jagiellońskiego, 
obrońca interesów Polski podczas soboru w Konstancji. Głosił, że nikomu nie 
wolno zaczepiać (zwłaszcza pod pretekstem szerzenia wiary) innowierców 



 str. 77 

żyjących spokojnie we własnym państwie. Narody pogańskie mają prawo do 
zachowania swych wierzeń Dlatego dziś Rzecznik Praw Obywatelskich przyznaje 
nagrody im. Pawła Włodkowica występującym w obronie praw i wolności, nawet 
wbrew zdaniu większości. 

Jako cesarz Rzymski Zygmunt Luksemburyczyk w 1420 roku przyznał 
Krzyżakom zagarnięte przez nich siłą ziemie polskie. Chciał w ten sposób rozpalić 
konflikt Polski z Zakonem, a tym samym odciągnąć Polaków od zainteresowania 
sprawami czeskimi. Osiągnął to, że w Polsce odezwały się silne sympatie dla 
Husytów. Jeszcze w tym samym roku Czesi ofiarowali Jagiele koronę czeską, której 
on za radą biskupa Zbigniewa Oleśnickiego nie przyjął, aby nie być obciążonym 
zarzutem wspierania herezji. Koronę tą przyjął Wielki Książe Litewski Witold, 
a potem Kazimierz Jagiellończyk.  

Król Władysław II Jagiełło udzielił poparcia politycznego i wojskowego 
umiarkowanym husytom, jednak pod wpływem władz kościoła katolickiego 
potępił w 1424 husytyzm edyktem wieluńskim. 

W 1433 roku pułki polskie i czeskie razem wyruszyły na północ przeciwko 
Krzyżakom i doszły aż do Bałtyku. Wcześniej, oddziały polskie wspierały Czechów 
w walce przeciwko Habsburgom i obroniły Tabor. Szczególnie żywe sympatie dla 
Czech i dla nowych poglądów religijnych okazywano w Wielkopolsce.  

W 1438 roku, niekoronowany władca Polski, biskup krakowski Zbigniew 
Oleśnicki zawiązał konfederację korczyńską w celu obrony wiary katolickiej przed 
herezją. Konfederacja była wymierzona przeciwko opozycji szlacheckiej 
sprzyjającej czeskiemu husytyzmowi. Sygnatariusze konfederacji zobowiązywali 
się do walki z każdym „kto by błędy kacerskie szerzył”. Odpowiedzią na jej 
zawiązanie była konfederacja Spytka z Melsztyna skierowana przeciwko biskupim 
rządom. Po brutalnej śmierci Spytka Melsztyńskiego w bitwie z obozem 
Oleśnickiego pod Grotnikami nad Nidą, skuteczny opór Oleśnickiemu stawiał 
Abraham Głowacz ze Zbąszynia. Stronnicy biskupów zbrojnie oblegli Zbąszyn 
i zmusili mieszczan do wydania 5 księży husyckich, których potem publicznie 
spalono na stosie.  

Pomimo surowości prześladowań nauki Husa nie przestały się w Polsce 
szerzyć. W 1439 roku kanonię św. Floriana na Kleparzu w Krakowie objął ksiądz 
dziekan wydziału sztuk wyzwolonych Uniwersytetu Krakowskiego Jędrzej Gałka 
z Dobczyna. Rozpowszechniał on dzieła Wiklifa i inne heretyckie pisma, a wśród 
nich: Inwektywy na papieża, duchowieństwo i wystąpienia przeciwko posiadaniu 
majątku przez kościół. Później przystał on do husytów, lecz jego poglądy bliższe 



 str. 78 

były późniejszym naukom Lutra. Zostały po Jędrzeju liczne pisma, wśród których 
jest napisana po polsku piosenka Centilena vulgaris:  

Cesarscy popowie – są antykrystowe. Ich moc nie od Krysta, a od Antykrysta. 
z cesarskiego lista. (…). Kryste, przez Twe rany, Racz nam dać kapłany, Jiżby 
prawdę wiedli, Antykrysta pogrzebli, Nas k Tobie przywiedli. [za: Krzysztof 
Baczkowski, Dzieje Polski późnośredniowiecznej (1370–1506), Kraków 1999; 
zobacz też: http://www.staropolska.pl/sredniowiecze/opracowania/lorenc.html] 

Poglądy zbliżone do Husa, propagował w Polsce także wojewoda poznański, 
Jan Ostroróg (1436-1501). Podkreślał on podległość Kościoła władzy świeckiej, 
sprzeciwiał się płaceniu świętopietrza, żądał przy tym poprawy moralnej 
duchowieństwa. Krytykował też samo papiestwo (cytat z Memoriał o naprawie 
Rzeczypospolitej):  

„Rzym wybiera corocznie znaczne sumy pod pozorami wiary i pobożności, 
a właściwie przez utrzymanie ludu w przesądach, Papież udaje, iż obraca swe 
dobra na budowanie kościołów, lecz w istocie używa ich dla wzbogacenia swych 
krewnych, na dwór, na stajnie, że nie powiem, co gorsze”. 
[https://pl.wikipedia.org/wiki/Memoria%C5%82_o_urz%C4%85dzeniu_Rzeczypospolitej] 

W 1467 roku Kazimierz Jagiellończyk zakazał głoszenia papieskich wezwań do 
krucjaty przeciwko husytom oraz zbierania składek na ten cel. Legat papieski 
Rudolf donosił do Rzymu: Polscy duchowni i świeccy sprzyjają herezji. Wielu 
między panami szlachtą jest nią zarażonych. Wielu kacerskich duchownych 
w Czechach jest polskiego pochodzenia [za Paweł Jasienica. Polska Jagiellonów]. 
Z rozkazu papieża Marcina V, każda miejscowość, która przyjęła husytę, miała być 
objęta interdyktem. Często reakcja na takie zarządzenie była taka, jak w Brześciu 
Kujawskim. Miasto odpowiedziało biciem we wszystkie dzwony 
i demonstracyjnymi nabożeństwami we wszystkich kościołach. 

17. BIBLIA GUTENBERGA (OK. 1453-1455) 
Wprawdzie ruchoma czcionka była już setki lat wcześniej używana w Azji, 

ale innowacją Johannesa Gutenberga było opracowanie systemu 
odlewniczego i stopów metali, które ułatwiły drukowanie na dużą skalę. Jego 
pomysł był dużo bardziej praktyczny niż stosowane dotychczas rzeźbienie całych 
bloczków drewnianych do drukowania. Aby zrealizować swój pomysł, pożyczył 800 
guldenów od miejscowego finansisty Johanna Fusta na zakup potrzebnych 
narzędzi i sprzętu. Do grudnia 1452 r. Gutenberg był bardzo zadłużony i nie był 
w stanie spłacić pożyczki, dlatego Fust został partnerem w biznesie Gutenberga. 
Gutenberg nadal nie był w stanie spłacić długu, więc Fust pozwał wynalazcę, 



 str. 79 

wygrał sprawę i przejął większość działalności drukarskiej Jana Gutenberga, w tym 
produkcję jego Biblii. Peter Schoeffer, zięć Fusta, który zeznawał przeciwko niemu 
podczas procesu, dołączył wówczas do Fusta jako partner w firmie.  

W 1462 r. firma drukująca Fusta i Gutenberga została zlikwidowana w związku 
z polityką papiestwa odnośnie panowania nad regionem Moguncji. Wielu 
typografów uciekło wówczas do innych części Niemiec i Europy, zabierając ze sobą 
swoje drukarskie techniki i całą technologię. Gutenberg zmarł w biedzie 
i zapomnieniu 3 lutego 1468 roku. Miejsce pochówku do dziś nie jest znane. 
[Źródło: https://zyciorysy.info/jan-gutenberg/ | Zyciorysy.info] 

Przez pierwsze 3 lata pracy drukarni wydrukowano 200 egzemplarzy (160 na 
papierze i 40 na pergaminie) dwutomowej Biblii Hieronima (Wulgaty), czcionką 
przypominającą odręczne pismo (24 czcionki z dużymi i małymi literami alfabetu 
łacińskiego), 42 linie, dwie kolumny. Brak strony tytułowej. Tekst zawiera wiele 
błędów - skupiając się na technologii druku nie zrobiono żadnej weryfikacji 
tekstów. 

Gutenberg mógł jednak wydrukować tylko czarną czcionkę na swojej maszynie 
typograficznej (przerobionej prasie do wina). Inicjały i nagłówki musiały być 
uzupełniane ręcznie. Dlatego każda Biblia Gutenberga wygląda inaczej. 
Rubrykator dodawał inicjał w kolorze czerwonym - łac.: „rubrica”, stąd nazwa 
„rubryka” dla kolumny. 

W ten sposób wydrukowana Biblia była nieosiągalna dla zwykłego obywatela. 
Kosztowała 42 guldeny - urzędnik państwowy klasy średniej (np. pisarz) musiałby 
na nią oszczędzać przez cztery lata. W przeliczeniu na dzień dzisiejszy, Biblia 
Gutenberga kosztowałaby auto BMW klasy premium. 

W Polsce, w Muzeum Diecezjalnym w Pelplinie znajduje się jeden z 4818. 
zachowanych egzemplarzy z tego wydania. Egzemplarz ten jest odbity na 
papierze, ma oryginalną XV-wieczną oprawę. Na stronie 46. znajduje się plama 
tuszu, prawdopodobnie rozlanego przez drukarza, co czyni pelplińską Biblię 
unikatową. Brak w niej ostatniej 217. karty w tomie II z tekstem Apokalipsy. Tekst 
urywa się na rozdziale 20 w.2. 

Inkunabuł (od in cunabula = leżące w pieluchach, w powijakach) – 
starodruk. Książki drukowane pomiędzy rokiem 1455 a 1505 mają układ 
przypominający rękopis. Na jej końcu jest krótki dopisek (kolofon) informujący 
o autorze dzieła. Na początku XVI w drukarze zmieniają układ. Wprowadzają kartę 

 
18 36 na papierze + 12 na pergaminie z czego 20 jest kompletnych 



 str. 80 

tytułową, spis treści zamiast kalofonów. Pojawia się też bardziej czytelna czcionka 
(gotyk, szwabacha – niemiecki gotyk). 

Chiny, 105 r. – Cai Lun wynajduje papier czerpany, wyciskany na sicie, 
wytworzony z łyka drzewa morwowego i wodnej zawiesiny rozdrobnionej 
i zmielonej kory; współczesne wykopaliska dowodzą jednak, że wynalazek papieru 
może być co najmniej o 100 lat starszy. Pierwsza europejska papiernia została 
założona ok. 1100 r. przez Arabów na Sycylii.  

Najstarszy drukowany tekst na świecie to buddyjski zwój z zaklęciami, 
datowany na 704–751 rok. Odkryto go w 1966 roku w świątyni w Bulguksa 
w Korei. Druk trafił również do Japonii, gdzie pewną buddyjską sutrę 
z koreańskiego zwoju wydrukowano w roku 764 w milionie egzemplarzy. 
Za pierwszą wydrukowaną w całości książkę uważa się Sutrę Diamentową z 868 r. 
Jest to chińskie tłumaczenie sanskryckiego tekstu. Zwój ma 17,5 stopy długości 
i 10 cali szerokości. Jest przechowywany w British Museum. Zwykłe książki 
osiągały już wówczas ogromne nakłady. W latach 847–851 wydrukowano kilkaset 
tys. egz. biografii alchemika Liu Honga. Masowo drukowano również kalendarze. 

18. ERAZM Z ROTTERDAMU I TEXTUS RECEPTUS (1516) 
Mówiliśmy wcześniej o Wiklifie i Husie, którzy jeszcze przed epoką druku 

zmienili myślenie Kościoła i teologów o Bogu. Tu trzeba też powiedzieć 
o duchownym katolickim Erazmie z Rotterdamu (1467-1536). Był on wybitnym 
humanistą, który pragnął poznać oryginalny tekst Biblii. Bardzo późno, w wieku 
40-paru lat, rozpoczął naukę języka hebrajskiego. Poznał też grekę i łacinę. 

Przygotował Novum Instrumentum omne19 – Nowy Testament grecko-
łaciński (tekst łaciński to jego własny przekład). Wydanie to wzbudziło 
zainteresowanie prawdami wiary pierwotnego Kościoła i przyczyniło się do 
zakwestionowania wielu katolickich doktryn, przez co wywołało szerokie 
kontrowersje. Utorowało także drogę do przekładów Biblii na języki narodowe.  

Jednym z nich był niemiecki przekład Nowego Testamentu przygotowany 
przez Marcina Lutra. Erazm zachęcał osoby świeckie do czytania Pisma Świętego 
i popierał działalność Reformatora. W późniejszym czasie poróżnił się z Lutrem 
w kwestii wolnej woli człowieka, pozostał jednak zwolennikiem reform w Kościele 
oraz nawoływał do powrotu do nauki Chrystusa.  

 
19 omne = wszyscy, każdy 



 str. 81 

Z powodu swoich poglądów naraził się na ostrą krytykę władz Kościoła 
Katolickiego. W wielu miejscach Europy zwalczano rozpowszechnianie jego dzieł, 
palono je na stosie, jego samego zaś oskarżano o herezję (na jego pogrzebie nie 
zjawił się żaden katolicki duchowny). Papież Paweł IV w 1559 zaliczył wszystkie 
jego dzieła do pierwszej kategorii ksiąg zakazanych. Sankcje te zostały kilka lat 
później częściowo złagodzone przez Sobór Trydencki, nadal jednak większość 
z tych dzieł podlegała mniej lub bardziej restrykcyjnej cenzurze.  

Textus receptus 
Po upadku Konstantynopola w 1453 i zamknięciu historii Cesarstwa 

Rzymskiego (wschodniego) na zachodzie Europy pojawili się uciekinierzy, którzy 
przynieśli ze sobą sporo rękopisów greckich. 

Tekst Bizantyjski charakteryzuje się czystszym, zbliżonym do klasycznego, 
językiem greckim, drobnymi dodatkami, a nawet słowami, które nie występują 
w innych przekładach. Uczeni oceniają go na ogół nisko, pomimo że zachowało się 
w nim sporo starożytnych lekcji (Syria, Wersja Gotycka, Kodeks „W” oraz ok. 1900 
listów cytujących teksty z Nowego Testamentu w języku hebrajskim i greckim 
pochodzące z Jerozolimy, z Syrii oraz z Pella, gdzie uciekli chrześcijanie przed 
zburzeniem Jerozolimy w 70 r. n.e.). Na podstawie tych dokumentów utworzono 
tzw. „Tekst przyjęty” (Textus receptus).  

Stał się on standardem tekstu greckiego Nowego Testamentu i dominował 
w Europie do roku 1881, kiedy ukazało się krytyczne wydanie Westcotta i Horta. 
Opinia tych uczonych na temat Textus receptus jest jednoznaczna: oparty został 
na późnych mało wartościowych rękopisach; w sposobie, w jaki rękopisy 
te zostały wykorzystane, nie było żadnej metody i tym samym Textus 
receptus nie ma żadnej wartości naukowej. W końcu XIX wieku jego rola 
w tłumaczeniach zaczęła maleć na rzecz tekstu aleksandryjskiego, który odtąd jest 
standardowym oparciem dla wydań greckiego tekstu Nowego Testamentu.  

Erazm posłużył się sześcioma lub siedmioma rękopisami z XII i XIII wieku, pięć 
z nich reprezentowało tekst bizantyjski. Tekst Apokalipsy Erazm opracował 
wyłącznie na podstawie jednego tylko rękopisu, kończącego się na 22.15 
i mającego kilkanaście krótkich luk w środku księgi. Również i w innych księgach 
Nowego Testamentu, np. w Dziejach, znajdowały się krótkie luki. Ostatnie sześć 
wierszy oraz pozostałe brakujące luki przełożył z Wulgaty – Erazm nigdy do tego 
się nie przyznał – i tym samym stworzył nowe warianty tekstowe nie występujące 
w żadnych greckich rękopisach. 

Początkowo tekst erazmiański spotkał się z nader życzliwym przyjęciem, 
szybko uzyskał aprobatę papieża Leona X (1475–1521). Do sukcesu 



 str. 82 

erazmiańskiego tekstu greckiego przyczynił się prawdopodobnie przekład łaciński, 
dobrze przygotowany, lepszy od Wulgaty zarówno pod względem literackim, jak 
i wierności grece. Sądzono więc, że tekst grecki jest nie mniej dobry. Humanistom 
i osobom świeckim podobało się odejście od Wulgaty, podczas gdy 
przedstawiciele Kościoła początkowo nie przywiązywali do tego większej wagi. 
Wkrótce został on wydany po raz drugi w 1519 roku. W drugim wydaniu 
wykorzystany został nowy rękopis, minuskuł 3. Tym wydaniem posłużył się Luter 
do swego przekładu. 

Stephanus i jego Editio regia 
Na podstawie tekstu Erazma porównanego z tekstem Poligloty wydanym 

w Alcalá, Robert Stephanus Estienne (1503–1559), opublikował cztery 
wydania greckiego Nowego Testamentu (1546, 1549, 1550, 1551). Wprowadził 
drobne ulepszenia tekstu Erazma. Wykorzystał m.in. Kodeks Bezy (rękopis 
Nowego Testamentu pisany uncjałą na pergaminie, w językach greckim 
i łacińskim, który pochodzi z ok. 400 roku). Dodał np. w Łukaszu wiersz 17.36, 
nieobecny w tekście erazmiańskim, występujący natomiast w Kodeksie Bezy i kilku 
innych późnych rękopisach. W taki sposób do Textus receptus przeniknęły niektóre 
warianty tekstu zachodniego. Wydanie trzecie, znane jako Editio regia, 
opatrzone zostało w aparat krytyczny, w którym uwzględnionych zostało 
piętnaście rękopisów. Był to pierwszy krok w stronę naukowej krytyki tekstu. 
W czwartym wydaniu dokonany został podział ksiąg biblijnych na 
rozdziały i  wiersze. System ten jest stosowany po dziś dzień we wszystkich 
wydaniach Biblii.  

Trzecie wydanie tekstu greckiego Stephanusa z 1550 roku, zwane editio 
regia, zostało w latach 1565-1604 dziewięciokrotnie wznowione. Na tym wydaniu 
oparły się niektóre inne XVI-wieczne przekłady angielskie (Biblia Genewska 
z 1560 r. Biblia Króla Jakuba z roku 1611). Na bazie Textus receptus powstały m.in. 
popularne polskie tłumaczenia: Biblia Brzeska (1563) i Biblia Gdańska (1632), 
a wcześniej także Nowy Testament Murzynowskiego (1551). 

19. MARTIN LUTER (1483-1546) 
Warto tu zwrócić uwagę na rozwój reformacji, która przyjęła znacznie 

szersze formy niż te, o których się powszechnie mówi (zob. następny 
rozdział). Godne zauważenia są drzeworyty Cranacha umieszczone w Bibli i 
Lutra.  



 str. 83 

Wśród 95 tez Martina Lutra, z którymi  wystąpił w 1517 roku, był też postulat 
przetłumaczenia Pisma Świętego na język zrozumiały dla wszystkich ludzi. Luter 
zrealizował ten postulat podczas pobytu na zamku w Wartburgu, gdzie z obawy 
przed pojmaniem lub zabiciem mogącym nastąpić z rozkazu cesarskiego, Luter 
ukryty przez księcia saskiego i elektora Rzeszy Niemieckiej Fryderyka 
spędził blisko rok. Nowy Testament przetłumaczył Luter w 1522 roku, a zajęło mu 
to 11 tygodni. Książe Fryderyk z rodu Wettynów, oprócz protektoratu Lutra, 
zasłynął w historii także jako założyciel uniwersytetu w Wittenberdze (1502 r).  

Luter solidnie przyłożył się do tłumaczenia. Wówczas w Cesarstwie 
Niemieckim było wiele księstw z własnymi dialektami niemieckiego. Luter pisał 
w języku, który powinien być zrozumiały dla wszystkich Niemców, tworząc tym 
samym podstawę dla ówczesnego literackiego języka niemieckiego. Tłumaczenie 
Lutra nie było dosłowne, ale starał się wyrazić myśli w zrozumiały sposób, tak 
jednak aby najlepiej zachować znaczenie tekstu.  

W latach 1466-1522 było już 18 drukowanych Biblii niemieckich, z czego 14 
w tzw. języku wysokoniemieckim (ogólnie obowiązującym, który nie odpowiada 
konkretnym dialektom ani językowi potocznemu) i 4 w dolnoniemieckim 
(odnoszące się do dialektów używanych w północnych Niemczech). 

Najstarsza drukowana Biblia niemiecka, MENTELIN BIBEL, pochodzi z 1466 
roku. Wydrukował ją były czeladnik Gutenberga - JOHANNES MENTELIN, zaledwie 
10 lat po wynalezieniu druku przez jego byłego szefa. Opiera się ona na 
niemieckim tłumaczeniu, które powstało wiele lat wcześniej i krążyło 
w rękopisach. Ostatnia przed luterańska Biblia pochodzi z Halberstadt z 8 lipca 
1522 roku. NOWY TESTAMENT Lutra ukazał się dwa miesiące później, 
zapoczątkowując nową erę druku Biblii. W związku z ogromnym pobytem na 
przekład Lutra, sprzedano zaledwie kilka egzemplarzy Biblii Halberstadzkiej - dziś 
pozostało ich już tylko 7 szt. Pierwsza protestancka Biblia drukowana zostaje 
wydana w 1531 roku (3 lata przed wydaniem Biblii Lutra). Jest ona wydana 
w Zurychu, za sprawą Huldreicha Zwinglego (1491-1531) i Leo Juda. Równoważne 
wydania Biblii zurychskiej są do dzisiaj używane w USA przez Menonitów 
i Amiszów.  

Nowy Testament w przekładzie Lutra został opublikowany we wrześniu 1522 
roku (Testament wrześniowy) bez podania nazwiska autora i był zilustrowany 
przez Lukasa Cranacha, ze smokiem (=diabłem) noszącym tiarę papieską. 
Testament wrześniowy kosztował równowartość dzisiejszej lodówki. Po trzech 
miesiącach, 3000 egzemplarzy pierwszego wydania zostały wyprzedane pomimo 
wysokiej ceny. W grudniu nastąpiło drugie, poprawione wydanie (Testament 
grudniowy), z poprawkami językowymi w 576 miejscach. Tutaj już tiara papieża 



 str. 84 

została zredukowana do normalnej korony książęcej (która została ponownie 
zmieniona na tiarę w 1534 roku!). 

Tłumaczenie Starego Testamentu z hebrajskiego trwało 13 lat. Od 1524 roku 
ukazywał się on w cząstkowych wydaniach. Dopiero w 1534 roku ukazała się 
pierwsza KOMPLETNA BIBLIA Lutra w dwóch tomach. Do przetłumaczenia Starego 
Testamentu wielce przyczynił się Filip Melanchton – najbliższy współpracownik 
Lutra, znawca języków klasycznych, w tym hebrajskiego. 

Wiadomo, że przekład NT Lutra z 1522 r. kosztował 10,5 gr, czyli równowartość 
tygodniowej pracy stolarza. Za sześciotomowe wydanie całej Biblii z 1534 r. 
należało zapłacić 2 guldeny i 8 gr, czyli równowartość 5 cieląt. W innych 
opracowaniach podaje się, że za życia Lutra ukazało się milion egzemplarzy jego 
przekładu, a w Strasburgu Biblię można było nabyć za cenę dwóch królików. 

Ponieważ nie istniała wówczas ochrona praw autorskich, przekład Biblii Lutra 
od początku był przedrukowywany poza Wittenbergą. Początkowo tylko 
w wydaniach cząstkowych, później także w wydaniach kompletnych. 
W Niemczech był to przede wszystkim Augsburg, gdzie od 1522 roku ukazywało 
się często kilka wydań w ciągu jednego roku. Nie mniej ważne są też "pirackie 
druki" - trzykrotnie przekraczały one produkcję wittenberską - przyczyniły się 
w znacznym stopniu do szybkiego rozpowszechnienia przekładu Lutra. 

Wydanie Biblii z 1534 roku zawiera 284 drzeworyty Lucasa Cranacha 
starszego (1472-1553) obrazujące różne sceny biblijne20. Lucas Cranach – 
nadworny malarz księcia Fryderyka III. Był on bliskim przyjacielem i zaufanym 
Marcina Lutra. Uczeń Albrechta Dürera, autor „Ukrzyżowania” (Pinakoteka 
w Monachium), „Adam i Ewa” (Florencja), „Madonna pod jodłami” (Muzeum 
Archidiecezjalne we Wrocławiu), „Salome z głową św. Jana Chrzciciela” 
(Budapeszt). 

Cranach rytował (przedstawiony na wystawie miedzioryt z 1520 roku — 
pierwszy portret Lutra jako mnicha) i narysował wiele portretów Martina Lutra. 
Popierał ruch reformacji — dzięki licznym dziełom stał się twórcą ikonografii 
protestanckiej (drzeworyty do Biblii Lutra). Warsztat Cranacha, w którym 
powstało około 5000 obrazów prowadził po jego śmierci syn Lucas Cranach 
Młodszy (1515–1586). 

W Biblii Lutra warto zwrócić uwagę na ilustracje Cranacha, które podają 
protestanckie interpretacje niektórych symboli Biblijnych. Takimi są np. ilustracje 
do 11 i 17 rozdziału Apokalipsy. Dwóch świadków głoszących Słowo Boże na 

 
20 Drzeworyty Cranacha można także znaleźć w Biblii Leopolity 



 str. 85 

ulicach wielkiego miasta to Luter i Melanchton, a wychodząca z otchłani bestia ma 
na głowie papieską tiarę. Podobnie, papieską tiarę ma na głowie nierządnica 
„Wielki Babilon” siedząca na grzbiecie szkarłatnej bestii (Ap 17), której królowie 
świata składają hołd. Tiarę papieską nosi także postać zasiadająca na tronie 
w świątyni Bożej, zapraszająca przekupniów. Na ilustracji tej umieszczono także 
psa. Psy, jak wiadomo z Ap 22.15 mają być na zewnątrz miasta świętego, Nowego 
Jeruzalem. Zarówno handlarze jak i pies w świątyni symbolizuje więc tutaj jej 
zbezczeszczenie. Kontrapunktem do niej jest ilustracja przedstawiająca Jezusa 
wyganiającego handlarzy ze świątyni.  

Za podstawę tekstu Starego Testamentu służył tekst opublikowany 
w Brescii  przez Gerszona ben Mojżesza Soncino w 1494 roku, a za 
podstawę tekstu Nowego Testamentu – Novum Instrumentum omne 
Erazma z Rotterdamu wydanie drugie z 1519 roku. 

Katolicy tworzyli  od 1527 r.  własne niemieckie wydania Biblii,  aby 
ograniczyć popyt na przekłady Bibli i Lutra. W 1527 roku ukazał się Nowy 
Testament autorstwa Hieronima Emsera (1448 -  1527). Emser wziął 
jednak za podstawę tłumaczenie Lutra i  zmienił  je tylko w kilku miejscach 
zgodnie z tekstem Wulgaty. W liście otwartym Luter broni się przed tym 
plagiatem. W Biblii tej wykorzystano nawet drzeworyty z wrześniowego 
Nowego Testamentu Lutra autorstwa Lucasa Cranacha. 

Biblia Johanna Dietenbergera (1475 -  1537) została opublikowana 
wiosną 1534 roku, jeszcze przed kompletną Biblią Marcina Lutra. I  tutaj 
Dietenberg intensywnie korzystał z dokonanego przez Lutra tłumaczenia 
Starego Testamentu dostosowując je tylko do Wulgaty. Biblia 
Dietenbergera zawierała 80% tekstu Lutra. Caspar Ulenberg (1549 - 1617) 
zrewidował Biblię Dietenbergera w latach 1614 -  1617. Biblia 
Dietenbergera doczekała się około 100 wydań do 1776 roku i  podobnie 
jak Biblia Lutra, ukształtowała język niemiecki.  

Johannes Eck (1486-1543) do swojego przekładu Starego Testamentu 
użył Wulgaty. W Nowym Testamencie przyjął jednak również przekład 
Lutra. Biblia ta była rozpowszechniona w Bawarii i  Austrii i  stanowiła 
niezależne tłumaczenie w bawarskim dialekcie. 

20. OKRES REFORMACJI 
Rozważania dotyczące okresu reformacji  ze szczególnym 

zaakcentowaniem pewnych niepopularnych w owym okresie prawd 
biblijnych oraz sposobu prowadzenia boju o te prawdy.  



 str. 86 

Okres reformacji zapoczątkowany jest symbolicznie w 1517 roku, gdy Martin 
Luter przybił swoje 95 tez na drzwiach kościoła w Wittenberdze. (zobacz 
http://www.walbrzych.luteranie.pl/material/95-tez-ks-dra-marcina-lutra/) 

Kolejne wydarzenia, a zwłaszcza dysputa sejmowa w Wormacji (1521 r.), 
protest książąt ewangelickich wniesiony wiosną 1529 roku na sejmie w Spirze za 
panowania cesarza Karola V, doprowadziły do starcia na froncie religii i polityki, 
a w efekcie znacznego osłabienia pozycji Kościoła Rzymskiego.  

Luter chociaż ostatecznie złamał potęgę papiestwa na terenie Saksonii, 
wprowadził jednak zasadę Augustyna z Hippony (ciała chrześcijańskiego) corpus 
christianum, w którym Kościół i społeczeństwo zostały uznane jako widzialna 
jedność. „Pobożnego władcę” traktowano jako widzialną głowę Kościoła 
i protestanckiego państwa. Faktycznie Wittenberga Lutra stała się prawdziwym 
drugim Rzymem, miejscem gdzie rozstrzygano wątpliwości, określano wytyczne 
i decydowano o losach wspólnot. Luter powierza książętom władzę nad 
Kościołem. Suweren świecki miał sprawować urząd, jako rodzaj nadbiskupa. 
Na miejsce starego kleru z jego hierarchią wkraczała hierarchia urzędników 
ustanowionych, opłacanych i nadzorowanych przez książęta. To oni decydowali 
o awansach, degradacjach, przesunięciach pastorów. To oni ich nagradzali, karali 
dawali i zabierali przywileje. W ten sposób świecki władca mógł wywierać 
nieograniczony wpływ na kształt wspólnoty kościelnej na terenie swojego 
księstwa.  

Podobnie Urlich Zwingli w Szwajcarii, gdy usunął okowy Rzymu, uznał Radę 
Zurychu jako wybraną reprezentację ludu do zachowania i głoszenia zasad 
czystego Słowa Bożego. Zwingli ginie od miecza w 1531 r. podczas zbrojnej próby 
podporządkowania sobie katolickich kantonów w Szwajcarii. 

W ten sposób w krajach reformacji odtworzona została średniowieczna 
relacja między Kościołem a państwem sprzeczna z zasadą Jezusa Chrystusa 
„oddawajcie więc co jest cesarskiego cesarzowi, a co Bożego Bogu” (Mt 22.21). 
Efektem tej unii Kościoła z państwem, zarówno na terenie Saksonii, jak i w 
Zurychu, było zastąpienie zranionej bestii jej obrazem (Ap 13.14) 

Nie wszyscy zgadzali się z takim obrotem sprawy, toteż Reformacja Lutra 
wyzwoliła bardziej radykalne, inne niż powszechnie akceptowane poglądy 
na tematy religijne i społeczne. W przeciwieństwie do wymienionych wcześniej, 
ruchy te nie miały wsparcia ze strony sił politycznych, nie szukały go, a niekiedy 
wręcz występowały przeciwko ówczesnej władzy. 



 str. 87 

Ukształtowały się dwa kierunki takiej radykalnej reformacji: ewangeliczny 
i mniej biblijny, społeczno-spirytualistyczny. Ten drugi kierunek znalazł ujście 
w nurcie reprezentowanym przez Tomasza Müntzera i przez tzw. proroków 
z Zwickau (Karlstadt, Stenckfeld). 

Kim był Tomasz Müntzer? Teolog, jeden z pierwszych przywódców radykalnej 
reformacji. Krytykował istniejący ustrój i wzywał do walki z orężem w ręku 
o realizację „Królestwa Bożego” na ziemi, które pojmował jako bezklasowe 
społeczeństwo oparte na wspólnocie dóbr (komunizm chrześcijański). Przywódca 
antyfeudalnego powstania chłopskiego w Niemczech (1524-1526). Przez Karola 
Marksa nazywany prekursorem komunizmu. Schwytany, uznany za heretyka, 
ścięty mieczem w maju 1525 r. [Wikipedia] 

Nas oczywiście bardziej będzie interesował o wiele liczniejszy kierunek 
radykalnej reformacji, kierunek biblijny.  

Anabaptyści 
Powstało w tym czasie wiele ugrupowań religijnych, które skupiały się wokół 

swoich przywódców i często ich nazwa wiązała się z ich nazwiskiem. Duża część 
z nich, to zwolennicy Thomasa Münzera, którzy zerwali ze swoim nauczycielem, 
kiedy w 1524 r. chwycił po miecz, aby siłą wprowadzać swoje idee w życie.  

Dzisiaj nazywa się takich ludzi „sekciarzami” lub „kociarzami”, wówczas 
nazwano ich „anabaptystami” co dosłownie znaczyło: przechrzty, 
nowochrzczeńcy, ponownie ochrzczeni.  

Chociaż anabaptyści byli zróżnicowanym ruchem to łączyło ich odrzucanie 
chrztu dzieci (dalej często jeszcze akceptując chrzest dorosłych przez pokropienie) 
oraz pogląd o konieczności zasadniczej zmiany życia społecznego w celu powrotu 
do ideałów pierwotnego chrześcijaństwa. Kult religijny anabaptystów odznaczał 
się prostotą – zrezygnowali z przedmiotów kultu (obrazy, ołtarze, budynki 
sakralne). Odrzucają też hierarchię kościelną oraz odmawiają pełnienia służby 
wojskowej. Różnili się swoim stosunkiem do sakramentu Eucharystii – kiedy i czy 
w ogóle zachodzi transsubstancja (przeistoczenie). Niektórzy, jak Schwenkfeld 
rezygnowali z praktykowania Wieczerzy Pańskiej, inni zachowali ją jedynie jako 
pamiątkę. 

Niektórzy z nich podkreślali ważność przestrzegania przykazań — nie jako 
zasługi zbawczej, ale jako owocu zbawienia, jako zasady uświęconego życia. 
Z uwagi na ważność Dekalogu, w przeciwieństwie do zakonu ceremonialnego, 
zwrócono uwagę na czwarte przykazanie: „Pamiętaj, abyś dzień sobotni święcił”. 



 str. 88 

Wśród zachowujących sobotę znalazł się miedzy innymi Hans Hut, od imienia 
którego anabaptystów na terenie Moraw nazywano BRAĆMI HUTERIAŃSKIMI. 
Znani oni byli także z szerzenia idei powrotu Chrystusa. 

Również i na Dolnym Śląsku, w Legnicy, działał prężnie zbór anabaptystów. 
Prowadzili go wspólnie: Oswald Glait (1490 – 1546) wraz Andreasem Fischerem. 
Glait został aresztowany w 1545 r. Oprawcy związali mu ręce i wrzucili do Dunaju. 
Pięć lat wcześniej w podobny sposób zginął Fischer. 

Podważający porządek społeczny radykalizm anabaptystów oraz ich zapał 
misjonarski przerażał zarówno katolików, jak i protestantów i wkrótce doprowadził 
do prześladowań. 

Władze świeckie pod presją kościołów zarządziły ostre represje przeciwko 
tym, którzy nie ochrzcili dzieci, wzywając ich do załatwienia tej sprawy w ciągu 
ośmiu dni, w przeciwnym wypadku pozbawiano ich wolności i skazywano 
na banicję. Dnia 7 marca 1526 roku Rada Zurichu zarządziła, aby wszystkich 
anabaptystów aresztować, a po osądzeniu i udowodnieniu „winy” bezapelacyjnie 
skazać na śmierć, najczęściej przez utopienie, parodiując w ten sposób chrzest. 
W listopadzie tego samego roku dekret zaostrzono skazując na śmierć także  tych, 
którzy słuchali kazań anabaptystów.  

Znany przypadek utopienia: Jan Niepomucen utopiony w 1393 roku 
w Wełtawie z Mostu Karola za to, że odmówił ujawnienia królowi Wacławowi IV 
tajemnicy spowiedzi jego żony Zofii. Lecz to już zupełnie inne czasy (czasy Jana 
Husa) i inna przyczyna. 

W 1527 roku cesarz Karol V wydał zarządzenie przeciwko anabaptystom, 
które odczytane zostało ze wszystkich kazalnic w całym jego rozległym państwie. 
Nakazywał w nim, by nie tylko wierzący przyjmujący chrzest, ale i rodzice, którzy 
nie chrzczą dzieci, byli traktowani jako winni przestępstwa karanego śmiercią. 
Gdy okazało się, że zarządzenie to nie jest w stanie zahamować rozwoju ruchu, 
władze uciekły się do jeszcze drastyczniejszych środków. Na tereny zamieszkałe 
przez anabaptystów wysyłano uzbrojone oddziały żołnierzy, aby ścigały 
innowierców, i na miejscu ich zabijano bez żadnych rozpraw sądowych. Tych, 
których zastano na polach czy drogach, zabijano mieczem, złapanych w domach 
wieszano lub palono wraz z całym domostwem. 

Współcześni historycy są zgodni, że jeśli prześladowania 
wczesnochrześcijańskiego Kościoła ze strony pogan były okrutne, to 
prześladowania anabaptystów ze strony Kościoła Katolickiego oraz protestanckich 
kościołów upaństwowionych w okresie reformacji, proporcjonalnie do liczby osób 
były jeszcze okrutniejsze. Ginęli oni tysiącami. W ciągu pierwszych pięciu lat 



 str. 89 

prześladowań, większość przywódców anabaptystycznych zginęła na stosie, 
szafocie lub została utopiona. Ostatni męczennik zginął w 1614 roku, pełnej 
tolerancji nie było aż do 1815 roku. Anabaptyści z Berna byli sprzedawani jako 
galernicy jeszcze do roku 1790. [więcej. https://reformacja.org/radykalna-reformacja/; 
zob. także Katarzyna Lewkowicz-Siejka, Znaki Czasu Nr 10/2017, str. 21] 

Miejscowa ludność często okazywała pomoc prześladowanym anabaptystom. 
W związku z tym władze wydały rozporządzenie karania tych wszystkich, którzy 
dawali im schronienie. Zachowały się i weszły do literatury religijnej wzruszające 
zapisy o męczeńskiej śmierci tysięcy wierzących, zarówno mężczyzn, jak i kobiet. 

Oto fragment relacji z 1541 roku: „Tego, w co wierzyli, żadna istota ludzka nie 
była w stanie wyrwać z serc (…). Woleli raczej ponieść śmierć (…), niż zaprzeć się 
prawdy Bożej (…). Bez strachu znosili wszelkie tortury i agonię. Rzeczy tego świata 
były dla nich tylko cieniem, bo mieli zabezpieczone życie wieczne (…). O niczym 
innym nie myśleli, niczego innego nie pragnęli, niczego poza Bogiem nie miłowali. 
Przeto też mieli więcej wytrwałości w znoszeniu cierpień, niż ich wrogowie w ich 
zadawaniu”.  [wg. Władysław Polok, Bohaterowie Wiary, str. 23] 

Mimo represji ruch anabaptystów zaczął się szybko rozwijać w różnych 
kantonach Szwajcarii, jak również i poza Szwajcarią. Jeden z książąt wyznał: 
„Co mam robić? Im więcej ich zabijam, tym więcej ich przybywa. Głupi świecie, 
myślałeś, że okrucieństwem i perspektywą męczeńskiej śmierci zmusisz ich 
do milczenia?” 

W końcu jednak okrucieństwa i fanatyzm prześladowców zahamowały rozwój 
anabaptyzmu. Odnowił go Menno Simmons (E.G.White, Wielki Bój XIII), były 
proboszcz katolicki w Holandii, który zjednoczył umiarkowanych anabaptystów, 
odrzucających wszelką przemoc. Jego zwolenników nazwano MENNONITAMI. 
Odrzucali oni instytucję kapłaństwa, tworzyli autonomiczne zbory, rygorystycznie 
przestrzegali przykazań Dekalogu i zasad ewangelicznych. Z powodu prześladowań 
zmuszeni byli opuścić kolejno Niderlandy, Prusy, Polskę (Żuławy) aż osiedlili się 
w Ameryce Północnej (USA, Kanada), Afryce (Kongo, Etiopia), Indii, Indonezji. 
W 2018 roku było na świecie ponad 2,1 mln ochrzczonych mennonitów. Wśród 
nich byli przodkowie Anny German. Konserwatywnym odłamem anabaptystów są 
dzisiaj także AMISZE. 

Chrzest Johna Smytha i czterdziestu innych wiernych w Holandii, w 1609 
roku daje początek kościołowi BAPTYSTÓW. Tworzą go głównie purytanie mający 
na celu „oczyszczenie” Kościoła anglikańskiego z pozostałości po katolicyzmie wraz 
z ocalałymi z prześladowań anabaptystami. Aktualnie kościół ten liczy około 
50 mln ochrzczonych wyznawców na całym świecie. Baptyści uznają ogólne zasady 



 str. 90 

protestantyzmu oraz: świadomy chrzest osób dorosłych przez zanurzenie; 
spożywanie podczas obrzędu wieczerzy ochrzczeni chleba i wina, będącego 
symbolami Ciała i Krwi Pańskiej; powszechne kapłaństwo wszystkich wierzących; 
dwa obrzędy święte (sakramenty) ustanowione przez Jezusa Chrystusa; chrzest 
i wieczerza pańska.  

Przywódcy reformacji mieli nieprzyjazny stosunek do anabaptystów. 
W memorandum z 1536 roku Luter nawoływał do karania śmiercią nawet 
pokojowo usposobionych anabaptystów. Tej opinii Lutra nie podzielał jego 
najbliższy współpracownik, Filip Melanchton.  

https://en.wikipedia.org/wiki/Anabaptism 

Schwenkfeldyści 
Na Śląsku idee radykalnej reformacji rozwijał także Caspar Schwenckfeld von 

Ossig (1489-1561). Po intensywnych studiach tekstów biblijnych, w 1524 roku 
sformułował doktrynę, która zdecydowanie zaprzeczała niektórym aksjomatom 
głoszonym przez Lutra. Doprowadziło to do ostrego konfliktu z Ojcem Reformacji. 
Odrzucał on rzeczywistą obecność ciała i krwi Jezusa w eucharystii i uznawał tylko 
ich obecność mistyczną, symboliczną. Głosił całkowity rozdział kościoła od 
państwa. Traktował wyznanie jako prywatną sprawę każdego człowieka. 

Do bardziej drażniących zarówno katolików jak i luteran należało także 
twierdzenie Caspara, że chrzest przyjęty w dzieciństwie, nieświadomie, nie był 
ważnym sakramentem. Według jego nauki, jedynie jego świadome przyjęcie miało 
znaczenie dla Chrystusa. A zatem i on został zapewne przezwany „anabaptystą”. 

Zebrał wokół siebie grupę zwolenników, których nazwano Schwenkfeldystami 
lub Schwenkfelderami. Jej założyciel nazwał tą grupę „Wyznawcami chwały 
Chrystusa”. Ich zaczątkiem była niewielka grupa zwolenników Schwenkfelda 
w jego rodzinnym majątku ziemskim w Osieku w Księstwie Legnickim. W 1700 r. 
na Dolnym Śląsku w miejscowościach: Twardocice, Proboszczów, Czaple, Rochów 
i Bielanka, koło Złotoryi było około 1500 schwenkfeldystów. 

Z rozkazu cesarza Karola VI Habsburga (1685-1740) powołano w 1719 roku 
misję jezuicką w Twardocicach celem rekatolizacji Schwenkfeldystów. 
O powołaniu tej misji informuje inskrypcja fundacyjna nad portalem wejściowym 
kościoła rzymskokatolickiego w tej miejscowości (1732 r, barokowy, pw. Piotra 
i Pawła). Dowiadujemy się z zawartych na niej informacji, że przybyli  jezuici to 
Johan Milan i Karl Regent, a prowadzone przez nich prześladowania religijne 
z udziałem władzy cesarskiej odniosły skutek. Do wymienionych form  należało: 
nawracanie “dobrym słowem”, nakładanie kar finansowych za nieobecność na 



 str. 91 

“naukach misyjnych”, kary więzienia, zaprzęganie do wozów w formie zwierząt 
pociągowych, udzielanie ślubów jedynie rzymskokatolickich, przymusowe 
chrzczenie niemowląt w obrządku rzymskokatolickim czy zakaz pochówku 
zmarłych na lokalnym cmentarzu w obrządku chrześcijańskim. Po noworodka 
przychodziło cesarskie wojsko i niosło je do katolickiej chrzcielnicy. 

Schwenkfeldyści zmuszeni zostali do pochówku swoich zmarłych na polu, 
gdzie chowano kryminalistów i zdechłe zwierzęta. Ten proceder był jednym 
z haniebnych poniżeń jakie musieli znosić. Nikt z rodziny, przyjaciół czy sąsiadów 
nie mógł uczestniczyć w pogrzebie. Pochówek mógł odbyć się tylko w nocy. 
W okresie  dwudziestu lat pochowano tak około 200 osób. [Strona Centralnego 
Kościoła Schwekfeldystów: http://www.centralschwenkfelder.com] 

Kto się wyłamywał karany był grzywnami lub przywiązywany do pręgierza. 
A jak to nie pomagało, więziono ich w lochach zamkowych Legnicy, Grodźca czy 
Jawora. Szwenkfeldystom nie wolno było niczego kupować na własność ani 
sprzedawać. Nie mieli prawa oddalać się z wioski bez przepustki. Grzywną karano 
także każdego, kto w jakikolwiek sposób ich wspierał. 

Dzieje Twardocic w tym właśnie okresie jezuickich prześladowań 
interesująco, w epickiej formie opisuje Fedor Sommer w powieści 
„Schwenkfeldyści” (Wydawnictwo „Ad Rem”, Jelenia Góra, 2018)  

Opisuje on ludzi, którzy stali przed wyborem: zostać przy naukach swego 
mistrza i stracić wszystko czy też zachować swoje dobra i rodzinę przechodząc 
na religię katolicką. Dlatego wielu poddało się tej presji. W książce Sommera 
razem z jej bohaterami przeżywamy dramaty towarzyszące tym decyzjom. Między 
innymi, Somer wkłada takie słowa w usta duchowego przywódcy ówczesnych 
schwenkfeldystów: 

Prawdziwy Kościół jest zgromadzeniem wybranych, wierzących dzieci Boga. 
Dlatego jest on niewidzialną mnogością tych, których imiona są wpisane w Księdze 
Życia. Cieleśnie jego członkowie żyją rozrzuceni po całym świecie, także pośród 
Turków Mahometa. Ten kościół nie walczy, ponieważ nie ma w nim nic nieczystego, 
a jego członkowie żyją duchem, choć obarczeni cielesnymi słabościami. I żaden 
członek tego Kościoła nie grzeszy umyślnie. (...) Każdy sam, pojedynczy 
chrześcijanin, musi być jednocześnie Kościołem Chrystusa, kapłanem Chrystusa 
i ofiarą Chrystusa. (...) Zbawienie nie może być mi dane inaczej, jak tylko przez 
Chrystusa samego, jeśli tylko pozwolę Mu narodzić się we mnie na nowo, nie przez 
papieża czy jakiegoś innego księdza i także przez jakiś powierzchowny kościół. 
[Somer s.197,199] 



 str. 92 

Około 500 osób uciekło przed prześladowaniami katolickich Habsburgów 
z krainy położonej „między dwoma spiczastymi górami: Ostrzycą i Grodźcem”.  

Czegóż trudniejszego zażądać by można od chłopów, niż tego, by opuścili 
swoją ziemię? [s.187]. Jednak, pod wpływem misji „przymusowego nawracania” 
w 1725 roku dojrzała w nich decyzja do pozostawienia całej swojej ojcowizny 
i potajemnej ucieczki do Herrnhut, poza granice państwa Habsburgów (granica ta 
w owym czasie prowadziła wzdłuż Kwisy). Stamtąd w latach 1731‒1737 
Szwenkfeldyści wyjechali do Pensylwanii. W 1782 roku utworzono tam 
Towarzystwo Schwenkfeldystów, od 1909 nazwane Kościołem 
Schwenkfeldystycznym (Schwenkfelder Church). Obecnie ma on 6 kościołów 
i około 3000 wyznawców (Filadelfia i okolice (Pennsburg)).  

Miecz Ducha 
Zauważmy, że Biblia wyróżnia dwie kategorie mieczy. Pierwszym mieczem 

jest Słowo Boże, które zostało dane kościołowi (2Kor 10.3-5; Ef 6.17; Hbr 4.12; 
Ap 19.15). Takim też mieczem walczył Jezus (Iz 11.1-4; 49.2). Drugim narzędziem 
jest miecz, którym dysponuje władza (Rz 13.4). Mieczem tym są grzywny, 
konfiskata dóbr, uwięzienie a nawet kara śmierci. Służy on do karania, a nie do 
przekonywania. Ten miecz nie należał do kościoła. Jezus nigdy nie użył tego miecza 
i przestrzega swoich uczniów przed posługiwaniem się nim (Łk 9.54-55; Mt 26.52). 

A owoc sprawiedliwości bywa zasiewany w pokoju przez tych, którzy pokój 
czynią (Jk 3.28) 

Szatan, przybierając postać „anioła światłości” (2Kor 11.14), a bardziej 
fizycznie – podając się za „kościół boży”, sam nie posługuje się otwarcie mieczem 
władzy, ale wchodząc w różne polityczne układy i niuanse wykorzystuje ten miecz 
do osiągnięcia swoich celów. Tak więc, nie przebierając w środkach, budując 
na polityce, ekonomii i gospodarce, wykorzystuje banki oraz instytucje 
państwowe, które posługują się ustawami, mediami, pieniędzmi i dobrami 
materialnymi aby zwiedzeniem, przymusem, kłamstwem i oskarżeniami wywierać 
presje na wiernym ludzie Bożym.  

To jakim mieczem wojujesz pokazuje, z którą stroną wielkiego konfliktu 
się identyfikujesz 

Jakim  mieczem posługiwały się omawiane wyżej kościoły? 
Kościół Rzymski, a właściwie działający w jego imieniu Jezuici, bez 

wątpliwości używał świeckiego miecza władzy. Jego miecz duchowy był tępy, 



 str. 93 

zatem dla utrzymania swego autorytetu musieli posłużyć się mieczem ówczesnej 
świeckiej władzy.  

Kościół Luterański również posługiwał się świeckim mieczem. Chociaż Martin 
Luter powiedział: Żaden świecki miecz nie może dopomóc tej sprawie. Bóg musi 
zrobić wszystko bez pomocy i współpracy człowieka. Ten, kto ma najwięcej wiary 
jest najbardziej korzystną obroną (Wielki Bój, rozdz. X). to przecież w encyklopedii 
PWN czytamy: W walce z katolicyzmem z jednej strony, i z anabaptyzmem 
z drugiej, luteranizm szukał poparcia władzy świeckiej, której podporządkował 
swą organizację kościelną [https://encyklopedia.pwn.pl].  

W maju 1527 roku luterańska armia Karola V  pustoszy Rzym zmuszając 
papieża Klemensa VII  do ukrycia się w Zamku Świętego Anioła. „Rozpoczęło się 
wielkie plądrowanie, łupienie, gwałcenie i niszczenie „świętego miasta”, znane 
jako Sacco di Roma”  

W samej Saksonii dochodziło wówczas do aktów przemocy, prześladowania 
księży i zakonników, grabieży mienia kościelnego – wszystko to na mocy prawa – 
nie wolno było przecież akceptować tego, co Kościół Rzymski zdobył swoją tyranią. 
„Kto żyw starał się obłowić, tak książęta i hrabiowie, jak i biskupi i opaci. (...) 
To, czego dokonuje legalna władza – mówi Luter – nie może być uznane za 
powstanie” [P. Lisicki, Luter. Ciemna strona rewolucji, wyd. Fronda, Warszawa 
2017]. 

Podczas gdy mieszczanie chętnie chłonęli idee Lutra – czytamy w internecie - 
chłopi zachowywali dystans wobec obcych prądów. Ich konserwatywnej postawy 
był świadomy Gustaw Waza. Zdawał też sobie jednak sprawę z tego, że szwedzki 
Kościół Katolicki ucierpiał podczas represji Chrystiana II. Wymordowano bądź 
wypędzono wielu biskupów, spora część sama uciekła i przeszła na stronę duńską. 
(…) Monarcha postanowił wykorzystać reformację jako formę nacisku na Kościół, 
dzięki czemu mógł rozpocząć powolne przejmowanie jego dóbr. Poglądy Marcina 
Lutra dały monarsze teologiczne uzasadnienie podejmowanych kroków. 
Więcej: https://histmag.org/Reformacja-w-Skandynawii.-Cz.-I-Szwecja-i-Finlandia-9786 

A tego typu świadectw jest znacznie więcej, choćby przeprosiny dla 
mennonitów przez przedstawiciela Kościoła Ewangelicko-Reformowanego 
„za wszystkie prześladowania, jakich doznali od ewangelików w XVI i XVII wieku” 
wypowiedziane podczas obchodów dni poświęconych zagadnieniu ruchów 
anabaptystycznych w 2004 roku w Zurychu. 

Inaczej jest w przypadku schwenkfeldystów i innych anabaptystów. Należeli 
do tego kościoła, który odziany w „zbroję Bożą” odkupił krwią  i cierpieniem swój 
udział w wielkim boju.  



 str. 94 

Schwenkfeldyści, chociaż nie bez problemów, skutecznie wdrażali w życie to, 
czego uczyli się studiując Biblię zgodnie z zasadami sola scriptura, sola fide, sola 
gratia, solus Christus, soli Deo gloria. Stosowali przy tym regułę: Znoś wszystko, 
co narzuca ci zła wola władzy, ale czyń to, czego żąda od ciebie wola Boga [Somer 
s.60]. Przesiani i oczyszczeni prześladowaniami ze strony katolickich Habsburgów 
trafili do USA. 

Anabaptyści nie tylko przyjęli nauki Lutra, ale też z wielkim entuzjazmem 
i odważnie wdrożyli je do swoich religijnych praktyk bez kompromisów idąc 
na pożarcie wprost w paszczę lwa. Ci „duchowi marzyciele” wzięli na siebie 
główne uderzenie sił szatana, w rezultacie, przesiani przez gęste sito 
prześladowań przestali się liczyć w rozwoju dzieła Reformacji.  

Jeden z przywódców szwajcarskich anabaptystów Konrad Grebel tak 
powiedział (1524): 

„Prawdziwi chrześcijanie nigdy nie używają świeckiego miecza ani nie 
angażują się w wojnę, albowiem Ewangelia i ci, którzy ją przyjęli nie mają być 
bronieni mieczem ani w ten sposób mają się sami bronić.” 

Szwajcarscy Bracia nauczali: 
„Jest błędem, kiedy w Kościele używany jest jakikolwiek inny miecz niż miecz 

Bożego Słowa. Świeckie królestwo winno być odseparowane od Kościoła a żaden 
świecki władca nie ma prawa władać w Kościele. Nasz Pan nakazał głosić 
Ewangelię, a nie przymuszać kogokolwiek do jej przyjęcia… Prawdziwy Kościół tym 
się charakteryzuje, że sam cierpi i znosi prześladowania, lecz sam nikogo nie 
prześladuje.” http://bapt.pl/czytelnia/bender/mennonici/7-fundamenty-wiary-menonitow/ 

Nie sformułowali wyraźnych i jednoznacznych zasad wiary. Nie wydali 
spośród siebie przywódcy, którego system teologiczny byłby przez wszystkich 
akceptowany. Nie byli przez to zdolni do głoszenia przesłania bożego na cały świat. 
Pomimo tego stali się niebezpiecznym narzędziem w rękach Jezusa, przeciwko 
którym szatan z całym impetem skierował swój atak. Kogo wykorzystał? 

Polecane linki  z materiałem rozszerzającym zakres informacji:  
Radykalna reformacja: https://youtu.be/H7k_htm4OfY?si=fIE6UXujpuPxunSm 

 

21. WILIAM TYNDALE (1494-1536) 
Polityka a religia. Nowe znaczenia greckich słów: kościół jako 

zgromadzenie wybranych, jako mistyczne ciało Chrystusa (koinonia), 
nawrócenie rozpoczyna się od zmiany sposobu myślenia (metanoia).  



 str. 95 

Był duchownym katolickim, uzdolnionym znawcą języków obcych. Prócz 
angielskiego władał biegle, w piśmie i mowie, językami: francuskim, greckim, 
hebrajskim, niemieckim, włoskim, hiszpańskim oraz łaciną. Po studiach 
w Oxfordzie udał się do Cambridge, gdzie przypuszczalnie był uczniem Erazma 
z Rotterdamu (1467-1536).  

Jego poglądy sprawiły, że popadł w konflikt z innymi księżmi i w roku 1522 
został wezwany do stawienia się przed przewodniczącym diecezji Worcester, gdzie 
jednak nie postawiono mu konkretnych zarzutów.  

Wkrótce potem zdecydował się przetłumaczyć Biblię na język angielski. Był 
przekonany, że droga do Boga prowadzi poprzez jego słowo i  dlatego 
powinno być ono dostępne dla wszystkich. W rozmowie między Tyndalem 
a innym wykształconym, księdzem, który stwierdził: Byłoby lepiej dla nas żyć bez 
praw bożych, niż bez papieskich, Tyndale odparł w uniesieniu: Sprzeciwiam się 
papieżowi i  jeśli Bóg zachowa mnie przy życiu, uczynię tak, że chłopiec 
przy pługu będzie znać [Biblię] lepiej, niż sam papież! 

W roku 1523 udał się do Londynu, by uzyskać zezwolenie na przekład Biblii 
na angielski. Prosił o wsparcie biskupa Cuthberta Tunstalla, uznanego znawcy 
świata antycznego, o którym z uznaniem wyrażał się Erazm z Rotterdamu po tym, 
jak obydwaj wspólnie pracowali nad Nowym Testamentem w języku greckim. 
Biskup był jednak nieprzychylny poglądom Tyndale’a i, jak wielu innych 
hierarchów, był przeciwny idei przetłumaczenia Biblii na język ludu. Tunstall 
powiadomił Tyndale’a, że nie może udzielić mu pomocy, czy wsparcia. Tyndale 
głosił nadal kazania i przez pewien czas pracował nad swoim przekładem 
w Londynie, wspierany przez kupca Humphreya Monmoutha. Następnie opuścił 
Anglię by pod fałszywym nazwiskiem udać się do Hamburga. W roku 1524 
z pomocą mnicha Williama Roya ukończył przekład Nowego Testamentu.  

Już samo tłumaczenie Biblii na język narodowy było w owym czasie 
zamachem na autorytet Kościoła w Anglii, ale Tyndale zadbał też o dobór 
niepopularnych słów. Na przykład greckie ecclesia przetłumaczył jako 
congregation, czyli wspólnota, zamiast użyć słowa kościół. Podobnie postąpił ze 
słowem presbitero (wybrał słowo starszy, a nie ksiądz).  
Inne słowa greckie, które w NT Tyndale’a nabierają dobrego znaczenia: 
 biskup (gr. ἐπίσκοπος episkopos) - tłumaczy się jako nadzorca, opiekun, ktoś 

strzegący, troszczący się, spoglądający na coś uważnie, w szczególności 
przełożony. 

 prezbiter (gr. πρεσβύτερος) - starszy. 



 str. 96 

 charyzmat (z gr. χάρισμα chárisma) – łaska, dar darmo dany. 

 eucharystia (gr. εὐχαριστία eucharistía) - dziękczynienie, i tylko tyle. 

 koinonia - rozumiane u św. Pawła jako mistyczne Ciało Chrystusa. 

 zanurzenie (βάπτισμα baptisma) – chrzest przez zanurzenie. 
Spadkiem po Tyndale są także utarte dziś zwroty, jak np.: znaki czasu, niech 

się stanie światłość, czy jestem stróżem brata mego czy też: duch ochoczy ale ciało 
mdłe. 

Władze Kolonii, przeciwne ruchom reformacyjnym, uniemożliwiły w 1525 
roku drukowanie przekładu. Dopiero rok później kompletne tłumaczenie zostało 
wydane przez Petera Schoeffera w Wormacji, samodzielnym mieście, które 
w tamtym okresie zmierzało ku protestantyzmowi. Wiele egzemplarzy zostało 
później wydrukowanych w Antwerpii. Książka była stosunkowo niewielka, jak na 
owe czasy. Miała być tania i dostępna dla każdego a ponadto przekład był 
potajemnie przemycany do Anglii i Szkocji. Tutaj został potępiony i zabroniono 
jego sprzedaży, a książki były palone na stosach. Do dziś zachowały się tylko trzy 
oryginalne egzemplarze Nowego Testamentu Tyndale’a (jeden z nich jest 
w Bibliotece Narodowej w Londynie). 

W konsekwencji kardynał Thomas Wolsey ogłosił Tyndale’a heretykiem, a po 
raz pierwszy oskarżenie o herezję padło w publicznym procesie w styczniu 1529 r. 
Tyndale przez pewien czas ukrywał się, przypuszczalnie w Hamburgu, gdzie 
kontynuował swoje dzieło. Zrewidował wcześniejsze tłumaczenie Nowego 
Testamentu i przystąpił do tłumaczenia Starego Testamentu. Spisał też inne swoje 
teologiczne rozważania.  

W 1535 roku, po zdradzie przyjaciela, Tyndale został aresztowany i przez 
ponad rok więziony w zamku w Vilvoorde niedaleko Brukseli. Tam też odbył się 
jego proces, w efekcie którego został skazany za herezję, uduszony poprzez 
zadzierzgnięcie, a następnie spalony na stosie.  

Ostatnie słowa Tyndale’a przed egzekucją brzmiały: „Panie! Otwórz oczy 
królowi Angli i” 

Ówczesny król Anglii Henryk VIII Tudor był wielkim obrońcą autorytetu 
Kościoła i papieża. Potem ten sam król, po zerwaniu z Kościołem Rzymskim. 
wyraża zgodę na publikację Biblii Tyndale’a, tyle że sygnowaną innym nazwiskiem. 
Przekład Biblii zwany Matthew Bible opracowany i wydany w roku 1537 przez 
ucznia Tyndale’a Johna Rogersa posługującego się pseudonimem Thomas 
Matthew, na którego druk zezwolił król Henryk VIII, jest do 2 Księgi Kronik 



 str. 97 

dokładną wersją przekładu Tyndale’a, a na końcu Księgi Malachiasza widnieją jego 
inicjały: „W.T.”. Brakujące księgi Starego Testamentu zostały zapożyczone 
z przekładu Mylesa Coverdale’a, który znał Tyndale’a jeszcze ze studiów. Skorzystał 
on z jego pracy i dokończył przekładu Starego Testamentu wydając w 1535 roku 
Biblię Coverdala. Była to pierwsza, wydana po angielsku cała Biblia i podobnie 
jak dzieło Tyndale’a musiała być przemycana do Anglii ze Szwajcarii, gdzie była 
wydrukowana. Po dokonaniu przeglądu swej Biblii, Coverdale wydaje w 1539 roku 
tzw. Wielką Biblię (Great Bible). Biblia ta była naprawdę wielka. Ważyła ona 
ponad 70 kg. Znana jest ona także jako Biblia Cranmera, który napisał do niej 
wstęp. Miała ona zostać rozmieszczona i przykuta do pulpitu we wszystkich 
kościołach Anglii. Z tego względu niekiedy nazywano ją także przykutą lub Biblią 
łańcuchową. 

Z prac Tyndale’a czerpali także tłumacze Biblii króla Jakuba, wydanej po raz 
pierwszy w 1611 roku, za panowania króla Jakuba VI Stuarta. Według 
szczegółowych analiz około 75% Starego Testamentu oraz 84% tekstu Nowego 
Testamentu Biblii króla Jakuba zachowuje brzmienie wcześniejszego przekładu 
Williama Tyndale’a, jednak Tyndale nie został wymieniony jako współautor.  

W Anglii korzystano jeszcze z wydanej w roku 1568 Biblii biskupiej 
(Bishops' Bible), która była rewizją Wielkiej Biblii przygotowaną przez biskupów 
w celu ograniczenia popularności Biblii genewskiej, jednak okazała się od niej 
słabsza językowo. Również i Biblia biskupia wraz z wcześniejszymi przekładami 
stanowiła podstawę dla późniejszych prac nad Biblią króla Jakuba. 

Król Anglii Henryk VIII niemal do końca życia pozostał przeciwnikiem 
reformacji (za swoje pisma w obronie papiestwa otrzymał z rąk papieża tytuł 
„obrońcy wiary”). Brak męskiego potomka w małżeństwie z Katarzyną Aragońską 
skłonił monarchę do wystąpienia u papieża o stwierdzenie nieważności 
małżeństwa. Prośba spotkała się z odmową na anulowanie małżeństwa przez 
papieża Klemensa VII. Oficjalnie swoją prośbę Henryk uzasadniał tym, że 
zgodnie ze Słowem Bożym nie można wziąć za żonę wdowy po swoim bracie. 
Tyndale poświęcił tej sprawie dzieło The Practice of Prelates, w którym dowodzi, 
że częściej jednak Biblia poleca ożenek z wdową po bracie. Reperkusją tego było 
zerwanie przez Henryka VIII Tudora kontaktów dyplomatycznych i kościelnych ze 
Stolicą Apostolską.  

W 1534 roku za zgodą parlamentu i prymasa Anglii Thomasa 
Cranmera ogłoszono niezależność Kościoła Anglii od Rzymu (taki 
średniowieczny brexit). Akt supremacji, naśladując tytulaturę papieską, ogłosił 



 str. 98 

króla Anglii „jedyną i najważniejszą głową na ziemi kościoła angielskiego” 
(łac. Ecclesia Anglicana).  

Jego następcy nie noszą już jednak tego tytułu. W rozumieniu anglikanów 
głową Kościoła jest tylko Jezus Chrystus. Nie ma nikogo, kto mógłby nazwać siebie 
„głową Kościoła anglikańskiego” już tylko z tego powodu, że nie ma jednego 
Kościoła anglikańskiego, lecz 38 autokefalicznych Kościołów. 

Papież Klemens VII ekskomunikował króla, ale część społeczeństwa 
angielskiego, w tym część episkopatu i kleru, poparła reformy i uznała króla 
za zwierzchnika Kościoła. Przeciwnicy zostali poddani prześladowaniom, w tym 
wielu zamordowano m.in. kanclerza Anglii i filozofa Tomasza More'a oraz 
biskupa Rochester kardynała Jana Fishera (obaj później kanonizowani – w tym 
również w Kościele Anglikańskim, który odcina się od tego, co robił Henryk VIII).  

W 1536 wybuchło powstanie, nazwane Pielgrzymką Łaski, w proteście 
przeciwko rozwiązywaniu i niszczeniu klasztorów katolickich. Powodem powstania 
było również niezadowolenie ludności, głównie chłopskiej, z rozłamu w Kościele 
Katolickim dokonanego przez króla. Powstanie ogarnęło niemal całą północną 
Anglię i liczyło ok. 40 tysięcy uczestników. Pielgrzymka Łaski zakończyła się 
złożeniem przez Henryka VIII obietnic, których król później nie dotrzymał. 
W kolejnym roku zduszono ponowne powstanie.  

Początkowo akt supremacji nie miał implikacji teologicznych, ale reformy 
Henryka VIII Tudora utorowały drogę do Anglii pismom luterańskim i kalwińskim. 
Dzięki temu po śmierci Henryka VIII, przy udziale Tomasza Cranmera 
opracowano oryginalną teologię, zawartą w Modlitewniku Powszechnym (Book of 
Common Prayer). Nie odrzucono katolickiej tradycji ani dogmatu o zbawieniu 
wyłącznie w Kościele. Przyjęto doktrynę Lutra o usprawiedliwieniu przez wiarę 
oraz elementy teologii Jana Kalwina (nacisk na Bożą suwerenność, pojęcie wyboru 
– bez przyjmowania kalwinistycznej doktryny o predestynacji podwójnej jako 
obowiązującej). Opublikowano nowy przekład Biblii w języku angielskim. 
Jednocześnie rozwiązano klasztory, skonfiskowano majątki kościelne i zniesiono 
obowiązkowy celibat księży.  

Po niespodziewanej śmierci Edwarda VI Tudora (jedynego syna Henryka 
VIII z prawego łoża), tron Anglii podstępnie objęła córka Henryka VIII Tudora 
i Katarzyny Aragońskiej, żona króla Hiszpanii Filipa II - Maria I Tudor. Maria, 
jako gorliwa katoliczka, od razu rozpoczęła zabiegi o powrót Anglii do katolicyzmu. 
Główna podpora angielskiej reformacji, arcybiskup Canterbury Tomasz Cranmer, 
został aresztowany i spalony na stosie jako heretyk. Zanim go spalono, Cranmer 
wyciągając rękę ku płomieniom powiedział: Napisałem wiele nieprawdy. 



 str. 99 

I skoro moja ręka zgrzeszyła pisząc słowa sprzeczne z moim sumieniem, 
to niechaj zostanie spalona jako pierwsza.  A co do papieża, to wyrzekam 
się go jako wroga Chrystusa i antychrysta wraz całą jego fałszywą nauką.  

Na stanowisko arcybiskupa nominowano katolika, kardynała Reginalda 
Pole’a. Prześladowania protestantów przybrały na sile. Zginęli, między innymi, 
John Rogers, Laurence Saunders, Rowland Taylor, Hugh Latimer (kapelan króla 
Edwarda VI) i John Hooper (biskup Gloucester). Egzekucje trwały do końca 
panowania Marii i objęły 280 osób. Około 800 uczonych biblistów uciekło z Anglii, 
większość do szwajcarskich reformatorów w Genewie. Wśród uciekinierów był 
Myles Coverdale oraz znany szkocki reformator John Knox.  

Następczyni Marii I Tudor, Elżbieta I Tudor, przywróciła niezależność 
Kościoła Anglii, ogłaszając 39 artykułów wiary. Stanowią one do dziś kanon 
dogmatyczny anglikanizmu. Elżbieta I wydała w 1559 tzw. Akt o Zwierzchnictwie, 
który nakazywał wszystkim urzędnikom złożenie przysięgi, uznającej królewską 
zwierzchność nad kościołem. W przeciwnym razie mogło im grozić oskarżenie 
o zdradę i egzekucja. Katolicy nie uznawali praw Elżbiety I do korony, 
co spowodowało długi okres ich prześladowania.  

Na fali niezadowolenia wywołanego reformami religijnymi z początku 
panowania Elżbiety I, które w odczuciu radykalniejszych protestantów zbyt mocno 
upodabniały Kościół anglikański do katolicyzmu (papizmu) wyrósł Purytanizm. 
Wspólny dla wszystkich purytanów był pogląd o degeneracji wszystkich 
istniejących dotychczas kościołów, z powodu ich kontaktu z cywilizacjami 
pogańskimi (mieli tu zwłaszcza na myśli starożytny Rzym), a także z powodu 
nakazów i zarządzeń królów i papieży. Wszyscy opowiadali się za przebudową 
i „oczyszczeniem” kościoła, który miałby bardziej odwzorowywać naukę biblijną. 
Wspólny był im także, w mniejszym lub większym stopniu, pogląd o kapłaństwie 
wszystkich wierzących. Różnili się jednak w kwestiach organizacji i ustroju 
kościelnego. Purytanie chcieli, aby Kościół anglikański bardziej przypominał 
protestanckie kościoły Europy, szczególnie kalwiński kościół genewski. Sprzeciwiali 
się ozdobom i rytuałom w kościołach (np. szatom liturgicznym, organom, 
zwyczajowi uklęknięć) jako bałwochwalczym, potępiając je jako „papistowski 
przepych i łachmany”. Odmawiali zatwierdzenia wszystkich rytuałów i formuł 
anglikańskiego Modlitewnika Powszechnego. Narzucanie porządku liturgicznego 
przez prawo i inspekcje zaostrzyło postulaty purytanizmu i przekształciło go 
w ruch zdecydowanie opozycyjny.  

Henryk VIII, wbrew wielu fałszywym opiniom, nie założył Kościoła 
anglikańskiego, ale jego działalność utorowała drogę reformacji, która została 



 str. 100 

przeprowadzona dopiero po jego śmierci. Anglikanie odcinają się od Henryka 
VIII i nie uważają go za założyciela swojego Kościoła, o czym świadczy np. 
brak wspomnienia króla w kalendarzu liturgicznym oraz uznawanie ludzi, którzy 
zostali straceni z jego ręki. 

Sukcesja panujących w Anglii w okresie reformacji: 
Henryk VIII (1509-1547). 
Edward VI (1547-1553). Jedyny syn Henryka VIII. Miał 10 lat, gdy zaczął królować. 

Umacnia kościół Anglikański 
Joanna Grey (króluje 9 dni zanim została otruta na zlecenie Marii Tudor) 
Maria I Tudor (1553-1558) Krwawa Merry, żona katolickiego króla Hiszpani. Córka 

Henryka VIII. Prześladuje protestantów. 
Elżbieta I (1558-1603). Za jej życia powstaje jezuicka Biblia Douay-Rheims – 

zgodna z teologią soboru trydenckiego. Ogłasza 39 artykułów wiary Kościoła 
Anglikańskiego. Wydaje Akt o Zwierzchnictwie. Prześladuje Katolików. 

Jakub I Stuard jako król Szkocji i jako Jakub VI król Anglii (1603-1625). 
Karol I Stuard (1625-1649). Karol był jedynym brytyjskim władcą, który został 

obalony przez poddanych i ścięty oskarżony o gwałt i przemoc w sprawowaniu 
swych rządów. Po swoim ojcu Karol odziedziczył chęć dalszych reform 
religijnych, mających połączyć ze sobą Kościoły Anglii i Szkocji i poddać je 
kontroli monarchy. 

22. TERROR WE FRANCJI 
Paryż 21 stycznia 1535 roku – Królem Francji jest Franciszek I, papieżem 

Paweł III. Podczas uroczystej, publicznej ceremonii zorganizowanej 
w następstwie tzw. afery plakatowej (wywieszenie w wielu miastach afiszów 
negujących znaczenie mszy), Francja zadeklarowała swe całkowite poświęcenie 
się walce z protestantyzmem. Jednym z elementów tej demonstracji była 
uroczysta procesja przebłagalna (tzw. czarna procesja), podczas której 
adorowano konsekrowaną hostię i spalono na stosach kilkunastu „heretyków.  

Dnia 21 stycznia 1793 roku, czyli dwieście pięćdziesiąt osiem lat po czarnej 
procesji, na szafocie stanął Ludwik XVI a w katedrze, w której wcześniej złożono 
uroczystą przysięgę wytępienia herezji, naród, który zapomniał żyjącego Boga, 
wyniósł na tron “boginię rozumu”. 

W październiku 1546 roku, w Moux we Francji uwięziono 61 heretyków. 
Czternastu z nich poszło na stos, pozostałych skazano na tortury i więzienie. Nieco 



 str. 101 

wcześnie, sąd w Baux de Prowence (Boks de prowens) w Prowansji, kazał zrównać 
z ziemią 30 wsi „zarażonych herezją”. Działo się to za panowania wielkodusznego 
Franciszka I, który próbował hamować fanatyków i w ostatnich ich godzinach życia 
wzywał do umiarkowania. Lecz kiedy władzę objął jego następca, zajadły Henryk 
II Walezjusz, pragnąc świecić dobrym przykładem osobiście asystował 
w straceniach heretyków. Jeździł konno z jednego placu Paryża na drugi, bo stosy 
płonęły w wielu miejscach jednocześnie. Nikt dzisiaj nie zdoła ustalić, ilu ludzi 
posłała na śmierć powołana przy parlamencie specjalna Izba Karna, zwana też 
„gorliwą”, bo akta poginęły. Na pewno wiadomo o 60 straconych w przeciągu 
trzech lat, od 1547 do 1550 roku. 13 lutego 1557 roku, Henryk II zażądał 
ustanowienia we Francji inkwizycji. W tym czasie wyznaczono karę śmierci za 
wszelkie, jawny czy ukryte wyznawanie herezji. 

W tym okresie, sejm Polski, oburzony wyrokiem krakowskiego sądu 
biskupiego, w którym skazano arianina Konrada Krupkę Przecławskiego, odmówił 
w ogóle klerowi dalszych usług „miecza świeckiego”, a król Zygmunt II August 
zatwierdził i ogłosił potrzebny dekret.  

Noc św. Bartłomieja - potoczne określenie rzezi na hugenotach 
(francuskich ewangelikach reformowanych – kalwinach) dokonanej przez 
katolików w Paryżu, która miała miejsce w nocy z 23 na 24 sierpnia 1572. Nazwa 
pochodzi od św. Bartłomieja Apostoła, którego święto liturgiczne przypada na 
24 sierpnia. Liczba zamordowanych jest przedmiotem badań i dyskusji. Pewien 
amerykański historyk ocenił, że zginęło 2 tys. protestantów w Paryżu i 3 tys. poza 
nim, co razem daje 5 tys. ofiar. Zdarzają się jednak wyliczenia wskazujące na 
wyższą liczbę ofiar. Rzezi dokonał król Karol IX. Papież Grzegorz XIII początkowo 
poparł ten mord, później jednak potępił postępek króla. W Polsce, jest to czas 
objęcia władzy przez Henryka Walezego, który dwa lata później porzuca polski 
tron i ucieka do Francji. Tam zostaje koronowany na króla Henryka III 
Francuskiego. Ginie on 1589 roku zadźgany nożem przez dominikańskiego 
mnicha, za to, że okazał się nazbyt przychylny protestantom. Jezuita hiszpański, 
Juan de Mariana (Huan de Mariana), w roku 1599 wydaje traktat, w którym 
pochwala mord na królu Henryku III uznając „królobójstwo za usprawiedliwione, 
jeśli panujący obala religię kraju”.  
16 ⁄ 24 

W październiku 1685 roku, Ludwik XIV, anulował edykt nantejski z 1598 
o równouprawnieniu innowierców, wydając w Fountainebleau (Fontble) edykt, 
który nakazywał: 

 zniszczenie jeszcze istniejących kościołów protestanckich we Francji 



 str. 102 

 zamknięcie szkół protestanckich oraz pozwalał na nawracanie siłą na 
katolicyzm 

 nakazywał pastorom kalwińskim natychmiastowe opuszczenie terytorium 
Francji lub przejście na katolicyzm i pobieranie renty od państwa 

 zakazywał świeckim protestantom ucieczki z kraju 
 tym, którzy nie chcieli przejść na katolicyzm pozwalał na wolność sumienia, 

ale bez żadnego prawa do modlitw, kultu, lektury pism religijnych pod 
groźbą kary więzienia, a nawet w przypadku recydywy, śmierci 

Edykt ten stanowił także oficjalne potwierdzenie trwających od kilku lat 
prześladowań protestantów zapoczątkowanych w 1681 roku przez dragonady 
(kwaterowanie oddziałów dragonów w domach hugenockich, w których mieli oni 
dokonywać dewastacji, w celu zmuszenia ich mieszkańców do przejścia na 
katolicyzm). Związana z tym fala represji spowodowała emigrację ponad 200 tys. 
hugenotów. Ludwikowi XIV przypisuje się stwierdzenie „Państwo to ja” lub określa 
się go jako „Króla-Słońce” 

17 stycznia 1686 roku Ludwik XIV ogłosił, że populacja protestantów we Francji 
zmalała z około 800–900 tysięcy do zaledwie 1–1,5 tysięcy. Skutki jego kampanii 
okazały się jednak znacząco szkodliwe dla gospodarki Francji. Hugenoci, którzy 
uciekli z Francji, posiadali ważne umiejętności. Stanowili cenny nabytek dla 
gospodarki krajów, do których przybywali. 

Francuscy reformatorzy 

Prof. Jakub Lefevre podjął się przetłumaczenia Nowego Testamentu na 
język francuski (1550 r.) niewiele później po tym, kiedy niemiecka Biblia, 
przełożona przez Lutra, opuszczała drukarnię w Wittenberdze. Pełny jego przekład 
Biblii z łaciny ukazał się w roku 1530 – był to pierwodruk Biblii w języku 
francuskim. Biblia ta została potępiona przez Kościół. W 1521 roku został 
oskarżony przez teologów z Sorbony o herezję i zmuszony do opuszczenia Paryża. 
Osiadł w diecezji Meaux, gdzie zaangażował się w zainicjowany przez biskupa 
Guillaume’a Briçonneta ruch odnowy życia religijnego. Propagował znajomość 
Ewangelii wśród ludu, publikując popularne komentarze biblijne.  

Louis de Berquin (1490- 1529). Francuski prawnik i urzędnik państwowy. 
Jeden z pierwszych protestanckich męczenników Francji. Przyjaciel Erazma 
i Lefevre. Miał też poparcie króla Franciszka I i jego siostry Małgorzaty. 
Ostatecznie jednak to nie wystarczyło, by go uratować. Został spalony na stosie 
jako heretyk dnia 17 kwietnia 1529 r. po odmowie wyrzeczenia się swoich 
przekonań. 



 str. 103 

Jan Kalwin (1509-1564). W wieku ok. 12 lat Kalwin rozpoczął studia na 
Uniwersytecie Paryskim, które miały mu zapewnić błyskotliwą karierę duchowną. 
Przywódca reformatorów, Jacques Lefèvre, miał w owym czasie wielu 
zwolenników wśród studentów. Ponadto w kręgach uniwersyteckich były 
popularne pisma Lutra. Wszystko to przyczyniło się do oddalenia Kalwina od 
katolicyzmu. Studiując potem w Orleanie Kalwin uzyskał doktorat z prawa. Poznał 
również gruntownie starożytną grekę i łacinę. Nie wiadomo kiedy dokładnie 
Kalwin przeszedł na protestantyzm (było to między 1532 i 1534). Musiał uciekać 
z Francji, aby uniknąć śmierci. Na początku 1536 w Bazylei Kalwin opublikował 
swoje najważniejsze dzieło: Institutio religionis christianae (Ustanowienie religii 
chrześcijańskiej). Trafił do Genewy w Szwajcarii, która stała się centralnym 
ośrodkiem protestantyzmu kalwinistycznego. 

Wiliam Farel (1489 -1565). Francuski protestancki reformator religijny. 
Rozpoczęte studia teologiczne musiał przerwać z powodu poglądów 
protestanckich i (podejrzany o herezję) zmuszony był do opuszczenia Francji. Farel 
był płomiennym kaznodzieją, znanym jako „Eliasz reformacji francuskiej”, jednak 
brakowało mu zdolności organizatorskich, niezbędnych do budowania 
i reorganizacji nowych kościołów. Farel doskonale to rozumiał, dlatego 
rozpoczynając w roku 1536 pracę w Genewie szukał odpowiedniej pomocy. 
Dowiadując się przypadkiem o przejeździe Kalwina przez Genewę, usilnie nakłonił 
go do pozostania w mieście. Chętnie poddał się pod autorytet Kalwina, pomimo 
iż był od niego starszy. Jest współzałożycielem kościoła kalwinistycznego 
w Genewie. 

23. BIBLIA GENEWSKA (1560) 
Biblia Genewska jest dziełem grupy protestanckich uczonych (m.in. 

Williama Whittinghama), którzy po dojściu do władzy Marii I Tudor (zwanej 
„Krwawą Mary”) w 1553 roku uciekli z Anglii przed represjami religijnymi królowej 
ratując w ten sposób swoje życie. Zbiegów przygarnęła społeczność protestancka 
w Genewie, którą wcześniej założyli tu uciekinierzy z Francji (m.in. Kalwin i Farel). 
Zwana jest też „Biblią Pielgrzyma” gdyż wraz z grupą purytan została zabrana do 
Ameryki, gdzie stała się podstawowym przekładem z Textus Receptus używanym 
w tym kraju. Nowy Testament wydano w roku 1537, pełny przekład w roku 1560.  

Z poparciem Jana Kalwina i szkockiego reformatora Johna Knoxa, 
ci angielscy reformatorzy postanowili opublikować Biblię, która nie byłaby zależna 
od aprobaty angielskiej rodziny królewskiej. Opierając się na wcześniejszych 
tłumaczeniach angielskich, takich jak te wykonane przez Williama Tyndale'a 



 str. 104 

i Mylesa Coverdale’a, opublikowano Biblię, która była pierwszym angielskim 
tłumaczeniem całego Starego Testamentu bezpośrednio z hebrajskich rękopisów. 
Większość prac tłumaczeniowych wykonał William Whittingham, szwagier Jana 
Kalwina. Wielce pomocnym przy jej redagowaniu był także Teodor Beza. 

Ta nowa angielska Biblia została zadedykowana królowej Elżbiecie I, 
koronowanej na królową Anglii w 1558 roku, po śmierci królowej Marii I. Pod 
rządami królowej Elżbiety, prześladowania protestantów ustały. Przywróciła ona 
niezależność Kościoła Anglii od Rzymu. Doprowadziło to do późniejszych wydań 
Biblii Genewskiej w Anglii. Począwszy od 1576 roku ukazało się w sumie ponad 
200 wydań, z czego ostatnia była wersja z 1644 roku. 

Była to Biblia używana przez takich znanych ludzi jak: William Szekspir, John 
Milton, Oliver Cromwell, John Knox i John Bunyan – autor Wędrówki Pielgrzyma. 

Biblia Genewska zawierała szczegółowe notatki (około 3 tys. słów), cytaty 
wersetów, które umożliwiały wzajemne odnoszenie fragmentów, a także pomoce 
naukowe, takie jak wstęp do ksiąg, mapy i ilustracje w drzeworytach. Była ona 
wydrukowana w co najmniej trzech różnych rozmiarach i sprzedawana w dość 
przystępnych cenach, kosztując mniej niż tygodniowe wynagrodzenie nawet dla 
osób niezamożnych. Adnotacje lub notatki w Biblii Genewskiej miały wyraźnie 
kalwinistyczny i purytański charakter, co sprawiło, że tłumaczenie było 
niepopularne u niektórych prorządowych przywódców Kościoła Anglii i nie 
cieszyło się przychylnością Króla Jakuba VI. Doprowadziło to do zamówienia 
nowego tłumaczenia, które stało się znane jako Autoryzowana Wersja lub Biblia 
Króla Jakuba.  

Biblia Genewska była postrzegana jako zagrożenie dla elit rządzących, 
ponieważ niektóre z jej notatek, pisanych przez protestanckich reformatorów 
w czasie intensywnych prześladowań przez Kościół Rzymskokatolicki, są wyraźnie 
anty-królewskie. W odpowiedzi na Biblię Genewską w roku 1568 wydano Biblię 
Biskupią (ang. Bishops' Bible), przygotowaną przez biskupów anglikańskich 
w celu ograniczenia popularności Biblii Genewskiej. 

Biblia Genewska, to pierwsza Biblia z ponumerowanymi zarówno rozdziałami, 
jak i wersetami. System ten jest stosowany do dziś. Jako pierwsza posiadała ona 
także obszerne komentarze, wyjaśnienia, indeks tematyczny, mapy i ilustracje. 
Przekład zawierał również tzw. żywą paginę – u góry każdej strony podano kilka 
kluczowych słów, dzięki którym czytelnik mógł szybciej odnaleźć właściwy 
fragment. Poza tym, zamiast grubego pisma gotyckiego zastosowano wyrazisty 
krój czcionki - podobny jest używany jeszcze obecnie w bibliach angielskich. 
Wcześniejsza, autoryzowana przez Henryka VIII, Wielka Biblia, przeznaczona do 



 str. 105 

czytania na głos podczas nabożeństw kościelnych Kościoła Anglikańskiego, została 
wydrukowana w formacie folio (arkusz złamany jednokrotnie, tworzący dwie 
kartki), była gruba i wielka. Biblia Genewska była od niej o połowę mniejsza, co 
przekładało się na jej niższą cenę.  

Biblia Genewska jest bardzo ważnym tłumaczeniem na język angielski i była, 
jak to już wspomniano, podstawową Biblią używaną przez wielu wczesnych 
osadników w Ameryce. 

Podział tekstu Biblii 
Sekcje Ammoniusza – podział tekstu czterech Ewangelii na około 1165 

perykop umieszczanych na marginesie wielu rękopisów greckich i łacińskich. 
W greckich rękopisach numery Sekcji Ammoniusza oddawane były przy pomocy 
liter alfabetu greckiego, a pod nimi podawano zwykle numery odpowiadających 
im Kanonów Euzebiusza. Autor, zaczynając od Ewangelii Mateusza, podzielił cztery 
Ewangelie na krótkie ponumerowane części, w których ze względu na treść 
występuje narracja równoległa. Podział ten wykonany według perykop miał na 
celu wykazanie podobieństw i różnic między Ewangeliami. Autorstwo 
Ammoniusza jest uważane za wątpliwe, a dokonanie podziału tekstu przypisuje 
się zwykle Euzebiuszowi z Cezarei (265–340 n.e.) 

Podział na rozdziały był znany dopiero od XIII wieku. Wprowadził go 
arcybiskup Cantenbery – Stephen Langton w 1227 roku. Wówczas nie było 
jeszcze podziału Nowego Testamentu na wersety. Dopiero w 1551 roku, kiedy 
działano w celach naukowo-czytelniczych, paryski drukarz Robert Estienne (zwany 
Stephanusem) wprowadził w III wydaniu swego tekstu greckiego zwanym 
„Editio Regia” podział każdego rozdziału na wersy. Widoczne jest to w Biblii 
Genewskiej. 

W niektórych bibliach są małe, nieznaczące różnice w numeracji rozdziałów 
i wersów, zwłaszcza w Psalmach. Można jednak sprawdzić, że werset J 3.16 w Biblii 
Genewskiej jest tym samym, jak we współczesnych Bibliach. 

24. HISZPANIA I BIBLIA NIEDŹWIEDZIA (1569) 
Są to czasy panowania w Hiszpanii Filipa II z dyn. Habsburgów, króla 

Neapolu i Sycylii, Hiszpanii (1556-1598) i Portugalii. W 1554 roku ożenił się 
z Marią I Tudor. Był monarchą absolutnym, władzę królewską uważał za 
nieograniczoną i starał się sprawować bezpośrednie rządy nad imperium, 
„w którym słońce nie zachodziło”. Pracowity, z natury domator i samotnik, 
biurokrata, nie ufał ludziom i — chociaż system administracji monarchią opierał 



 str. 106 

się na rozbudowanej strukturze rad — Filip sam podejmował ostateczne decyzje 
(często je odwlekając) i podpisywał wszelkie zarządzenia. 

Za swój obowiązek uważał obronę religii katolickiej przed zagrożeniami ze 
strony reformacji i islamu. W Hiszpanii, wykorzystując do tego inkwizycję, tępił 
przejawy herezji i opozycji. W Niderlandach bezwzględnie zwalczał protestantyzm, 
wzmógł działania inkwizycji wspierając Kościół Katolicki. Polityka ta spowodowała 
powstanie silnej opozycji z księciem Wilhelmem I Orańskim na czele. Trwające od 
1566 roku zamieszki szybko przekształciły się w regularną wojnę o niepodległość 
Niderlandów, która doprowadziła w 1581 do detronizacji Filipa w północnych 
Niderlandach. Filip stał się jednym z bardzo kontrowersyjnych monarchów 
europejskich. Jeszcze za życia króla jego wrogowie, zwłaszcza Wilhelm I Orański 
w Apologii i Pérez w Relaciones, stworzyli i rozpowszechnili czarną legendę na 
jego temat. 

Znanym uczonym Hiszpańskim z tamtych czasów był Miguel Servet (1511 
1553) – astronom, prawnik, lekarz i humanista uważany za prekursora 
unitarianizmu. Znawca greki, łaciny i hebrajskiego. Rozczarował się Kościołem 
łacińskim, gdy, jako jeden z obecnych na uroczystości koronacji na cesarza 
Świętego Cesarstwa Rzymskiego Karola V, ujrzał jak nowy cesarz całuje stopy 
papieża Klemensa VII siedzącego na przenośnym tronie. W wyniku swoich studiów 
doszedł do przekonania, że w ciągu trzech pierwszych stuleci naszej ery religia 
chrześcijańska została skażona. Za błędną uważał m.in. naukę o Trójcy, przyjętą, 
jak uważał, w wyniku wpływu cesarza Konstantyna i jego następców na 
chrześcijaństwo. Servet postanowił także odrzucić kult obrazów jako niebiblijny. 
Przewidywał, że paruzja nastąpi jeszcze za jego życia. Jako reformator religijny 
i twórca doktryny odrzucającej trynitaryzm ściągnął na siebie nienawiść ortodoksji 
zarówno kalwińskiej jak i katolickiej. 

W roku 1542 w Lyonie wydał łaciński przekład Pisma Świętego opracowany 
przez Santesa Pagnino (Biblia sacra ex Santes Pagnini tralatione, hebraist). Servet 
przedmowę do swojego wydania podpisał jako Michel de Villeneuve.  

Uwiezionemu przez inkwizycję Servetowi udało mu się zbiec z więzienia, lecz 
gdy przybył do Genewy, gdzie Kalwin i jego zwolennicy sprawowali autorytarne 
rządy, został rozpoznany i ponownie wtrącony do więzienia pod zarzutem 
bluźnierstwa. Wytoczono mu proces, podczas którego prowadził z Kalwinem 
dysputy na temat wiary. Ostatecznie Servet został skazany na śmierć. Pokornie 
prosił o wykonanie wyroku przez ścięcie mieczem uważając, że męczarnie mogłyby 
doprowadzić go do zwątpienia, i tym samym zgubić jego duszę. Został jednak 
skazany na spalenie na stosie. Na głowę nałożono mu wieniec nasączony siarką. 



 str. 107 

Do słupa został przywiązany żelaznym łańcuchem, a szyję przewiązano grubym 
sznurem. Na stos wykorzystano drwa świeżego drzewa dębowego jeszcze z liśćmi, 
które ułożono w pewnej odległości od słupa co spowodowało wydłużenie jego 
cierpień.  

We francuskiej miejscowości Annemasse, 5 kilometrów od miejsca stracenia 
Serveta, stoi od 1908 roku pomnik ku jego czci. Widnieje na nim napis o treści: 
„Michael Servet, (...) geograf, lekarz, fizjolog, przyczynił się do pomyślności ludzi 
przez swe odkrycia naukowe, poświęcenie dla chorych i ubogich oraz przez 
bezkompromisowość w myśleniu i w kwestiach sumienia. (...) Niewzruszenie trwał 
przy swoich przekonaniach. W obronie prawdy złożył w ofierze życie”. 

Najpopularniejszym protestanckim tłumaczeniem Pisma Świętego na język 
hiszpański, nie była jednak Biblia Santesa Pagnino, lecz Biblia Reina-Valera, 
zwana też Biblią Niedźwiedzią. Została ona wydana po raz pierwszy w roku 
1602 jako rewizja wcześniejszej jeszcze Biblii Reiny z 1569 roku. 

Głównym tłumaczem był Casiodoro de Reina (1520 – 1594) 
z Montemolinie w Hiszpani. W 1557 roku został mnichem w klasztorze 
Hieronimitów w Sewilli ( Monasterio de San Jerónimo Isidoro del Campo de Sevilla 
). W tym czasie miał kontakt z luteranizmem i przyłączył się do reformacji 
protestanckiej. Uciekł z tuzinem innych mnichów, gdy był poszukiwany przez 
hiszpańską inkwizycję. Udał się na wygnanie i znalazł schronienie w Genewie, w 
gronie kalwinistów.  

W 1559 Reina wyjechał do Londynu, gdzie służył jako pastor dla hiszpańskich 
uchodźców protestanckich. Król Hiszpanii Filip II wywiera silne naciski 
na ekstradycję. W kwietniu 1562 w Sewilli inkwizycja urządza pokaz, na którym 
pali się kukłę de Reiny. Dzieła de Reiny i jego współpracowników zostały 
umieszczone w Indeksie Ksiąg Zakazanych. Został on ogłoszony „heresiarchą” 
(głową heretyków).  

Około 1563 roku de Reina wyjechał do Antwerpii, gdzie przyłączył się do 
pracy przy wielojęzycznej biblii. W 1564 roku jedzie do Frankfurtu, gdzie osiedla 
się wraz z rodziną.  

W sierpniu 1571 roku de Reina uzyskuje obywatelstwo Frankfurtu. Pracuje 
jako kupiec jedwabiu, aby zarobić pieniądze dla swojej rodziny. Stopniowo 
integrował się ze wspólnotą luterańską. Około 1580 roku opublikował katechizm 
na wzór Katechizmu Lutra, po łacinie, francusku i niderlandzku.  

Biblia de Reiny była pierwszym w języku hiszpańskim przekładem Pisma 
Świętego, którego tekst oparty został na tłumaczeniu z języków oryginalnych. 
Tłumaczenia dokonano na podstawie tekstu masoreckiego z 1525 roku oraz Textus 



 str. 108 

Receptus Stephanusa z 1550 roku. Popularna nazwa „Biblia Niedźwiedzia” 
nawiązuje do tytułowej ryciny, która przedstawia niedźwiedzia sięgającego 
po miód z ula zawieszonego na drzewie. Znaczenie tej Biblii dla hiszpańskich 
protestantów jest podobne, jak znaczenie Biblii Króla Jakuba dla protestantów 
anglojęzycznych czy Biblii Gdańskiej dla protestantów polskich. Biblia 
w tłumaczeniu de Reiny została zrewidowana przez reformowanego teologa 
Cypriana de Valera w 1602 roku. Od ryciny tytułowej przyjęła się jej nazwa 
„Biblia dzbanów”. Dzisiaj, Biblia Reina-Valera, zwłaszcza jej wersja z 1960 r. jest 
preferowaną przez kościoły protestanckie nie tylko w Hiszpani, ale też w Ameryce 
Łacińskiej. 

Polecane linki  z materiałem rozszerzającym zakres informacji:  
https://www.youtube.com/watch?v=ca62mNPe1ew - 

CIPRIANO DE VALERA: traductor y biblista de la reforma española | BITE 
https://www.youtube.com/watch?v=rrRswC3wZ3Y - 

Historia de la versión REINA-VALERA | BITE 

25. BIBLIA KRALICKA (1593) 
Protestancki przekład Pisma Świętego i pełne tłumaczenie Biblii na język 

czeski dokonane z języków oryginalnych: hebrajskiego i greckiego. Uwzględnia 
ówczesne osiągnięcia w zakresie biblistyki europejskiej w dziedzinie filologii jak 
i egzegezy biblijnej.  

Wiek XVI jest to okres bardzo intensywnego rozwoju piśmiennictwa w języku 
czeskim, co związane jest z rozpowszechnianiem się druku oraz aktywną 
działalnością pohusyckich teologów i kaznodziejów. Przekład dokonany został 
przez tłumaczy i teologów z kręgu Braci Czeskich z inspiracji Jana Blahoslawa, 
który przetłumaczył cały Nowy Testament.  

Nazwa przekładu pochodzi od miejscowości Kralice nad Oslavou na 
Morawach. Dziś znajduje się tutaj pomnik i muzeum Biblii kralickiej. Wydanie 
pierwsze ukazało się w latach 1579-1593. Pierwsza edycja Biblii kralickiej została 
opublikowana w sześciu tomach – z tego powodu często nazywana jest ona 
Ṥestidilka. Wydanie tekstu w tak wielu tomach spowodowane było 
zamieszczeniem aparatu krytycznego wraz z obszernym komentarzem 
na marginesach strony.  

W roku 1596 (trzy lata po opublikowaniu ostatniego tomu) wydano całą Biblię 
w jednym tomie bez komentarzy, a także kieszonkową wersję Nowego 
Testamentu. Wydanie trzecie z 1613 stało się najbardziej popularną i było aż do 
drugiej połowy XX wieku najszerzej rozpowszechnioną i najczęściej używaną 



 str. 109 

wersją Biblii w języku czeskim. Wydanie to stało się wzorem dla odradzającego się 
na przełomie XVIII i XIX wieku języka czeskiego. W ramach serii wydawniczej Biblia 
Slavica w 1995 roku ukazało się sześć tomów z faksymiliami oryginałów 
pierwszego sześciotomowego wydania Biblii Kralickiej.  

26. BIBLIA KRÓLA JAKUBA (1611) 
W XVI w. Anglia przechodziła okresy reformacji i fali nawrotu do katolicyzmu. 

W rezultacie, pod koniec XVI w. w kraju konkurowały ze sobą dwa wydania Pisma 
Świętego. Były to: nowatorska Biblia Genewska, wydana w 1560 roku przez grupę 
protestanckich uczonych, którzy po dojściu do władzy Marii I Tudor w 1553 roku, 
uciekli z Anglii w obawie przed represjami religijnymi oraz wydana za rządów 
Elżbiety I Biblia Biskupia (Bishops' Bible) z 1568 roku, przygotowana przez 
kilkunastu biskupów w celu ograniczenia popularności Biblii Genewskiej.  

W tym czasie funkcjonowało w Anglii jeszcze kilka innych przekładów Biblii. 
Były to: Biblia Wiclifa (1380), Nowy Testament Tyndale’a (1534), Biblia 
Cranmera (1539) oraz katolicki przekład Douay =Rheims (1582 r). Zestawienie 
tekstów wszystkich tych przekładów zawiera English Hexapla Samuela Bagstera 
(1841). Jest to sześciokolumnowa Biblia porównawcza wszystkich dostępnych, 
także za czasów króla Jakuba VI, tekstów biblijnych w języku angielskim. 

Biblia Genewska w wielu przypisach marginesowych miała wymowę 
antykrólewską, odnosząc się w ten sposób do prześladowań protestantów 
prowadzonych przez królową Marię I. Biblia Biskupia wydana pospiesznie, choć 
prokrólewska, okazała się słaba językowo i nie cieszyła się popularnością. Chcąc 
rozwiązać tę sytuację, król Jakub zlecił przygotowanie nowego tłumaczenia Biblii.  

W styczniu 1604 r. król Anglii Jakub I Stuart (Jakub VI w Szkocji) zwołał 
konferencję w Hampton Court, na której powołano grupę naukowców, aby 
opracowali nowe tłumaczenie Biblii na język angielski, będącą odpowiedzią na 
problemy wcześniejszych tłumaczeń, dostrzeżone przez purytan. 

Zadania przekładu podjęło się 54 uczonych. Wszyscy, z wyjątkiem 
Sir Henry”ego Savile”a, byli protestanckimi duchownymi.  

Zespół ten podzielono na sześć komisji, z których każda miała przełożyć inną 
część Pisma Świętego. Każdy z członków komisji pracował indywidualnie. Potem 
zespół porównywał te przekłady i uzgadniał wspólną ich wersję. Następnie, owoc 
pracy zespołu przekazywano pozostałym pięciu zespołom. Jeśli nie osiągnięto 
konsensusu, to tekst był analizowany w 12-osobowym zespole (po 2 najlepszych 
z 6 zespołów), którzy jeszcze raz dokonywali poprawek. Po wszystkim, każdy 
z biskupów Anglii otrzymał do zaopiniowania kopię wstępnego tłumaczenia. 



 str. 110 

Specjalnie wydrukowano 40 nieoprawionych egzemplarzy Biblii z szerokimi 
marginesami, tak aby na marginesach można było zapisywać uwagi. 

Jakub był gorliwym wyznawcą anglikanizmu, ale jego dążenie do 
podporządkowania sobie Kościoła nie mogło mu zjednywać sympatii angielskiego 
społeczeństwa, w którym dominującą siłą zaczynali być radykalni purytanie, 
sprzeciwiający się jakiejkolwiek zwierzchności nad Kościołem. 

Tłumaczom udzielono instrukcji, które miały ograniczyć wpływ purytan 
na nowy przekład. Biskup Londynu dodał zastrzeżenie, że tłumacze nie będą 
dodawać not marginalnych (co było problemem w Biblii Genewskiej). Ponadto król 
przekazał tłumaczom instrukcje, które miały zagwarantować, że nowa wersja 
będzie zgodna z eklezjologią Kościoła Anglii. Niektóre greckie i hebrajskie słowa 
miały być przetłumaczone w sposób, który odzwierciedlałby tradycyjne ich użycie 
w kościele. Na przykład, słowo „kościół”, miało być zachowane i nie miało być 
tłumaczone jako „zgromadzenie”. Nowe tłumaczenie odzwierciedlałoby 
tradycyjne przekonania na temat wyświęcanego duchowieństwa. 

Instrukcje Jakuba zawierały także kilka wymagań, które sprawiały, że nowy 
przekład był znany słuchaczom i czytelnikom. Tekst Biblii Biskupów miał służyć 
tłumaczom za główny przewodnik, a znane im imiona postaci biblijnych miały 
zostać zachowane. Gdyby Biblia Biskupów okazała się w jakiejś sytuacji 
problematyczna, tłumacze mogli sięgnąć po inne przekłady z wcześniej 
zatwierdzonej listy: Biblię Tyndale’a, Biblię Coverdale’a, Biblię Mateusza, Wielką 
Biblię i Biblię Genewską. Ponadto, późniejsi uczeni wykryli wpływ przekładów 
Biblii Douay-Rheims na Autoryzowaną Wersję. To właśnie z tego powodu na karcie 
tytułowej większości druków Wersji Autoryzowanej znajduje się informacja, że 
tekst został „przetłumaczony z języków oryginalnych, a poprzednie przekłady 
starannie porównane i poprawione, na specjalne polecenie Jego Królewskiej 
Mości”. W miarę postępu prac przyjęto bardziej szczegółowe zasady dotyczące 
tego, jak należy zaznaczać warianty i niepewne odczytania w hebrajskich i greckich 
tekstach źródłowych, w tym wymóg, by słowa dostarczone w języku angielskim 
w celu „uzupełnienia znaczenia” oryginałów były drukowane inną czcionką. 

Wydanie Biblii króla Jakuba z roku 1631 zostało potocznie nazwane „Biblią 
Cudzołożników” (również „Biblią Grzeszników” czy „Biblią Niegodziwą”). Wzięło 
się to z błędu zecerskiego jaki popełnili drukarze w tekście dziesięciu przykazań. 
Opuszczono słowo „nie” w przykazaniu „Nie będziesz cudzołożył” co nadało mu 
brzmienie „Będziesz cudzołożyć”. Pomyłka została rozpowszechniona w wielkiej 
liczbie egzemplarzy. Autorzy tego wydania zostali rok później ukarani wysoką 
grzywną oraz odebraniem licencji na druk. 



 str. 111 

W połowie XVIII wieku szeroka zmienność różnych zmodernizowanych tekstów 
drukowanych autoryzowanej wersji, doprowadziły do stworzenia 
zaktualizowanego standardowego tekstu. Pierwszym z nich była edycja Cambridge 
z 1760 roku, która w 1769 roku została skutecznie zastąpiona przez wydanie 
Oxfordzkie. 

Tłumaczenie Króla Jakuba wywarło głęboki wpływ nie tylko na wszystkie 
następne angielskie tłumaczenia Biblii, ale także na całą literaturę angielską. 
Dzieła takich znanych autorów jak John Bunyan, John Milton, Herman Melville, 
John Dryden i William Wordsworth są wypełnione treściami, dla których inspiracją 
w oczywisty sposób była ta wersja Biblii. Także dla kompozycji Georga Friedricha 
Händla „Biblia króla Jakuba” była istotnym źródłem.  

Przekład ten posłużył misjonarzom protestanckim jako podstawa tłumaczenia 
na inne języki. Łączny nakład wszystkich wydań ocenia się na ponad miliard 
egzemplarzy.  

Z tekstu KJV wywodzą się: Nowa Biblia Króla Jakuba, English Standard 
Version, New American Standard Bible, Revised Standard Version.  

Współczesne wydania KJV są najczęściej zgodne z kanonem protestanckim, 
jednak niektóre wydania uzupełniano też o tzw. księgi deuterokanoniczne, 
uznawane przez protestantów za apokryfy, skąd też pochodzi oznaczenie tych 
edycji, jako „with Apocrypha”.  

W krajach anglojęzycznych działa fundamentalistyczny ruch „Tylko Król 
Jakub” ( King-James-Only Movement), którego zwolennicy posługują się jedynie 
lub głównie tą wersją Biblii, odrzucając inne współczesne przekłady. Sprawdzili 
oni, że Biblia oparta na kodeksach z IV w. (oparta na tekście krytycznym) jest 
zubożona o 2886 wyrazów w stosunku do Biblii opartej na tekście 
większościowym. Nie jest możliwe, aby słowa te zostały dopisane w późniejszych 
wiekach, jak uważają zwolennicy tekstu krytycznego, ponieważ nie jest możliwym, 
aby zrobić to w ponad 5 tys. manuskryptów Nowego Testamentu różnego 
pochodzenia. Łatwiej jest przeprowadzić proces usuwania niewygodnych fraz 
w 45 manuskryptach, na których oparta jest krytyka Nestle-Alanda. O ile teksty 
większościowe zgadzają się między sobą w 99%, to manuskrypty tekstu 
krytycznego, pochodzące w większości z Egiptu, różnią się między sobą w 30%. Czy 
świadectwa tysięcy zgodnych ze sobą manuskryptów bizantyjskich 
uwzględnionych w Textus Receptus zostały odrzucone tylko dlatego. że te 
kilkadziesiąt, które przyjęto jest starszych? Czy rzeczywiście starsze manuskrypty 
są lepsze? 



 str. 112 

Komu może zależeć na wyjmowaniu pewnych niewygodnych fraz z tekstu 
Nowego Testamentu i co chciał przez to uzyskać? – zapytują zwolennicy 
omawianego ruchu. Otóż, zebrali oni wszystkie pominięte teksty i stwierdzili, że 
w znacznej większości ich wykreślenie służy umniejszeniu Jezusa jako Boga i jako 
Mesjasza. Porównajmy dla przykładu kilka wersów z Textus Receptus 
w odniesieniu do Novum Testamentum Graece: 
Ef 3.9  BT: i wydobyć na światło, czym jest wykonanie tajemniczego planu, 

ukrytego przed wiekami w Bogu, Stwórcy wszechrzeczy.  
BG: A iżbym objaśnił wszystkim, jaka by była społeczność onej tajemnicy 
zakrytej od wieków w Bogu, który wszystko stworzył przez Jezusa Chrystusa; 

1J 4.3: BT: Każdy zaś duch, który nie uznaje Jezusa, nie jest z Boga; i to jest 
duch Antychrysta, który - jak słyszeliście - nadchodzi i już teraz przebywa 
na świecie.  
BG: Ale wszelki duch, który nie wyznaje, że Jezus Chrystus w ciele 
przyszedł, nie jest z Boga; ale ten jest on duch antychrystowy, 
o którymeście słyszeli, iż idzie i teraz już jest na świecie. 

J 1.18: BT: Boga nikt nigdy nie widział, Ten Jednorodzony Bóg, który jest 
w łonie Ojca, /o Nim/ pouczył.. (podobnie jest w BW, BE, BP) 
BG: Boga nikt nigdy nie widział: on jednorodzony syn, który jest w łonie 
ojcowskiem, ten nam opowiedział (podobnie jest w BJW) 

1J 5.7-8: BT: Trzej bowiem dają świadectwo: (8) Duch, woda i krew, a ci trzej 
w jedno się łączą.  
BG: Albowiem trzej są, którzy świadczą na niebie: Ojciec, Słowo i Duch 
Święty, a ci trzej jedno są. (8) A trzej są, którzy świadczą na ziemi: Duch i 
woda, i krew, a ci trzej ku jednemu są. (podobnie jest w BJW) 

Ten ostatni tekst znany jest jako „Comma Johanneum”. Ciekawie jest ten 
werset przeinaczony w Nowym Testamencie Eugeniusza Dąbrowskiego:  Albowiem 
Trójca wydaje świadectwo na niebie: Ojciec, Syn i Duch Święty, a Trójca ta jednym 
jest.  

Erazm z Rotterdamu zamieścił ten tekst w swoim Novum Instrumentum Omne 
tak, jak jest on przetłumaczony w Biblii Gdańskiej, dodając jednak zastrzeżenie, że 
nie jest on autentyczny. Stephanus nie podaje już tego zastrzeżenia.  

Polecane linki  z materiałem rozszerzającym zakres informacji:  
Textus Receptus Bibles - https://textusreceptusbibles.com/Based_on_Few_Manuscripts 

Lampa w ciemności część 1 i 2- https://youtu.be/mXGDLdVzKSw 

https://en.wikipedia.org/wiki/King_James_Version# 

Strona zwolenników ruchu King-James-Only: https://www.av1611.org/ 



 str. 113 

27. BIBLIA POLIGLOTYCZNA  
Pierwszym znanym wielojęzycznym tekstem niebiblijnym, jest Kamień 

z Rosetty. Poliglotycznym tekstem biblijnym był natomiast napis umieszczony na 
krzyżu Jezusa (Titulus Crucis): A Piłat sporządził też napis i umieścił go nad 
krzyżem; a było napisane: Jezus Nazareński, król żydowski. A napis ten czytało 
wielu Żydów, bo blisko miasta było to miejsce, gdzie Jezus został ukrzyżowany; a 
było napisane po hebrajsku, po łacinie i po grecku. (J 19.19-20).  

Wzorem poliglot była Hexapla Orygenesa, która zestawiła tekst Starego 
Testamentu w sześciu kolumnach obok: po hebrajsku i po grecku oraz cztery inne 
przekłady greckie (Akwili, Symmachusa, Septuagintę i jej rewizję wg Teodocjana). 

Najstarszą próbą z 1516 roku jest Psalterium octaplum dominikanina 
Agostina Giustinianiego, który w pięciu językach zestawił psalmy kolejno w ośmiu 
kolumnach: tekst hebrajski, łaciński przekład Justyniana, łacińską Wulgatę, grecki 
tekst Septuaginty, wersję arabską, aramejski targum, łacińskie tłumaczenie 
targumu oraz na końcu osobisty łaciński komentarz Justyniana.  

Pomysł całej Biblii poliglotycznej powstał w Hiszpanii jeszcze przed 
reformacją. Była to Biblia Poliglota Kompluteńska, nazwana tak od miasta, 
w którym powstała. W sześciu tomach zestawiono obok siebie teksty: hebrajski, 
aramejski (Targum Onkeleosa), grecki, Wulgatę oraz nowe łacińskie tłumaczenie 
targumu aramejskiego oraz Septuaginty. Powstawała ona wiele lat, od roku 1502 
do 1517, a wydana w całości w 1522 roku  

Mniej więcej, w tamtym czasie powstały jeszcze trzy Biblie poliglotyczne, 
które służyły przede wszystkim tłumaczom Pisma Świętego. Jedną z nich była 
Poliglota antwerpska –wydana w ośmiu tomach przez Plantina w latach 1568–
1572, na zamówienie Filipa II, króla Hiszpanii (stąd nazywa się także ją Biblia Regia 
lub Poliglota Plantiniana). Biblia ta nosiła tytuł: Biblia sacra hebraice chaldaice, 
graece et latine, Philippi II regis catholici pietate et studio ad sacrosanctae 
Ecclesiae usum. Praca na tym wydaniem Biblii trwała cztery lata. Odbito 1200 
egzemplarzy oraz 13 na pergaminie dla króla. 

Zawiera teksty Starego Testamentu podane w języku hebrajskim, aramejskim, 
greckim i łacińskim. Nowy Testament w języku greckim, łacińskim, syryjskim, oraz 
nowe tłumaczenie Starego i Nowego Testamentu Santesa Pagnino. Oprócz 
tekstów, które znalazły się w Poliglocie kompluteńskiej dodano tekst syryjskiej 
Peszitty wraz z łacińskim przekładem. Dołożono również tekst Targumu do całości 
Starego Testamentu oraz zmieniono układ strony. Grecki tekst Nowego 
Testamentu w Poliglocie antwerpskiej pochodzi z czwartego wydania Erazma 
z Rotterdamu. 



 str. 114 

W późniejszych latach ukazały się dwie Poligloty Eliasa Huttera: Poliglota 
hamburska z 1596 i Poliglota norymberska z 1595 roku. Nie mają one większego 
znaczenia dla krytyki tekstu. Poliglota hamburska zawierała grecką Septuagintę, 
łacińską Wulgatę, łaciński Stary Testament Pagninusa, łaciński Nowy Testament 
Bezy oraz niemiecki przekład Lutra umieszczone w czterech kolumnach, których 
kolejność na stronie verso jest odwrotna. Suplementem do tego wydania była 
Hebrajska Biblia Huttera z roku 1587. Wydana w sześciu tomach Poliglota 
norymberska zawierała tekst Nowego Testamentu w dwunastu językach: 
angielskim, czeskim, duńskim, francuskim, greckim, hebrajskim, hiszpańskim, 
łacińskim, niemieckim, polskim, syryjskim i włoskim. Przekładu tekstu na język 
hebrajski dokonał sam Elias Hutter. Tekst w języku polskim zawierał przedruk 
Nowego Testamentu z polskiej Biblii brzeskiej. 

Już w XVII wieku ukazały się jeszcze: Poliglota paryska w dziesięciu tomach 
wydana w latach 1629–1645 oraz Poliglota londyńska zwana również waltońską, 
drukowana w latach 1653–1657 w sześciu tomach. 

28. PIERWSZE POLSKIE MANUSKRYPTY 
Kompletna historia staropolskiego piśmiennictwa pozostanie chyba już 

na zawsze zapieczętowaną, bowiem zachowane do obecnych czasów teksty 
stanowią zaledwie część bogatego dorobku średniowiecza. Z tego powodu nie 
sposób jednoznacznie określić miejsca poszczególnych, zachowanych rękopisów 
wśród biblijnych zabytków języka polskiego, ale zdecydowanie można stwierdzić, 
że do najwcześniejszych należą: 

Kodeks Gertrudy, zwany również Psałterzem z Cividale lub, 
Modlitewnikiem Gertrudy – pergaminowy rękopis w formie kodeksu składającego 
się z 233 kart i zszytego w XI wieku. Jest przechowywany obecnie w Museo 
Archeologico Nazionale w Cividale del Friuli we Włoszech. Modlitewnik Gertrudy 
zawiera od 93 do 110 modlitw, które przypisuje się księżnej Gertudzie 
Mieszkowiczównej, córki Mieszka II, siostry Kazimierza Odnowiciela, babci 
Bolesława Krzywoustego no i żony księcia Rusi Izjasława (syn Jarosława Mądrego). 
Ponieważ wiele w tych modlitwach jest ducha polskości, wiary, ciepła i miłości 
dlatego historycy uznali, że zasługuje ona na miano pierwszego polskiego pisarza. 

Złoty Kodeks Gnieźnieński. Ewangeliarz ten powstał 
najprawdopodobniej pod koniec XI wieku i aż do wieku XIX był używany do 
uroczystych liturgii mszalnych, sprawowanych przez arcybiskupów gnieźnieńskich. 
Kodeks należy do wyjątkowej grupy ksiąg wykonanych z wielką starannością za 
pomocą szlachetnych kruszców. Obiekt jest jednym z czterech zachowanych do 



 str. 115 

dziś kodeksów noszących znamię jednego skryptorium. Oprawa ewangelistarza 
została wykonana w renesansie z desek powleczonych brązową skórą, na którą 
nałożono srebrne, pozłacane plakiety. Przednia oprawa przedstawia scenę 
ukrzyżowania Chrystusa, przy którego krzyżu stoi Najświętsza Maryja Panna i św. 
Jan. Kodeks został ponownie oprawiony prawdopodobnie w XVII wieku, przy czym 
przycięto jego blok i nieumiejętnie nałożono srebrne elementy oprawy. Mógł 
zostać ofiarowany katedrze gnieźnieńskiej przez Bolesława Śmiałego z okazji jego 
koronacji królewskiej, która miała miejsce właśnie w Gnieźnie w 1076 roku. Wedle 
innej hipotezy mogła go ofiarować Judyta, żona księcia Władysława Hermana – 
wówczas przybyłby on do Gniezna nieco później. Obecnie przechowywany jest 
w Archiwum Archidiecezjalnym w Gnieźnie21.  

Przyjrzyjmy się bliżej faksymilii tego ewangeliarza, znajdującej się na 
wystawie. 

Na stronie 20 znajduje się tekst czytania Na oczyszczenia świętej Maryi 
Dziewicy. Jest to tekst Według Łukasza z Łk 2.21-22: Gdy wypełniły się dni 
oczyszczenia Maryi zgodnie z prawem Mojżesza…, co po łacinie brzmi: In 
purificatione sancte marie wirginis. Secundum Lucam. Postguam impleti sunt dies 
purgationis mariae secundum legem moysi... Zwrócimy uwagę na grube kreski nad 
niektórymi literami. Są to skróty wyrazowe. Jeśli kreska znajduje się nad ostatnią 
literę, wtedy do czytanego wyrazu należy dodać „M”, np. LEGE = LEGEM; 
MASCULINV = MASCULINUM. Jeśli kreska znajduje się nad literą w środku wyrazu, 
wówczas „M” wraz odpowiednimi samogłoskami dajemy w środku wyrazu: DNO = 
DOMINO, SCM = SECUNDUM.  

Warto zwrócić uwagę na odmienność stron 19 i 21, które zostały dopisane 
znacznie później. Czytanie na stronie 21 dotyczy uroczystości Ciała Chrystusa 
(In Festo Corporis Christi. Secundum Joannen. In illo tempore., która została 
wprowadzona do liturgii w Polsce na synodzie w Krakowie dopiero w 1320 roku, 
to jest jakieś 240 lat po napisaniu kodeksu. Na tej samej stronie znajduje się tekst 
czytania na święto Podwyższenia świętego Krzyża In Festo Exaltationis S. Crucis. 
Secundum Joannem. obchodzone przez Kościół Katolicki dnia 14 września. 
Początki święta związane są z odnalezieniem przez św. Helenę relikwii krzyża na 
początku IV wieku i poświęceniem w Jerozolimie bazyliki ku jego czci w 335 r.  

Czytanie na stronie 19 jest przypisane na Translację (przeniesienie) 
św. Wojciecha In Translatione S. Adalberti. Obchodzone jest ono 22 października 

 
21 Źródło: https://pamiecpolski.archiwa.gov.pl/zloty-kodeks-gnieznienski/ - dostęp 13 V 2024 



 str. 116 

być może na upamiętnienie przeniesienia relikwii św. Wojciecha do Gniezna w 999 
roku. Ciało męczennika 2 lata wcześniej sprowadzono z Prus do Trzemeszna.  

Święty Wojciech to jeden z najbardziej znanych świętych Kościoła 
Katolickiego w Polsce. Jest patronem nie tylko kościołów, ale także szkół, szpitali 
czy honorowych odznaczeń. Zapisał się w historii Polski i Czech. Przyjaciel cesarza 
Ottona III. Nasi południowi sąsiedzi pamiętają go przede wszystkim jako biskupa 
praskiego, zaś w kraju nad Wisłą święty Wojciech identyfikowany jest zwłaszcza 
z utworzeniem w Gnieźnie pierwszej polskiej metropolii kościelnej. Wykupienie 
ciała, a także utworzenie arcybiskupstwa św. Wojciecha w Gnieźnie, pozwoliły 
Chrobremu na osiągnięcie bardzo wymiernych korzyści politycznych. Najpierw 
miała miejsce kanonizacja biskupa Wojciecha, potem jego brat Gaudenty otrzymał 
papieską nominację na arcybiskupa, by ostatecznie zostać arcybiskupem 
gnieźnieńskim. Działania te pozwoliły na utworzenie w Gnieźnie kościelnej 
metropolii. Jej podstawy określono podczas pielgrzymki cesarza Ottona III do 
Gniezna (Zjazd gnieźnieński w marcu 1000 r.). Pozycja polskiego księcia wzrosła 
wówczas bezdyskusyjnie, a w konsekwencji doprowadziło to do jego koronacji 
w 1025 r. 

Możliwe też, że obchody święta „Translatione S. Adalberti” związane są 
z „cudownym” odnalezieniem w lutym 1127 roku ukrytego w ścianie katedry 
gnieźnieńskiej relikwiarza z głową św. Wojciecha. Wydarzenie to ma związek 
z burzliwą historią tych relikwii. Podczas buntu polskich możnowładców 
zakończonego wygnaniem Kazimierza Odnowiciela na Węgry i najazdu na Polskę 
wojsk czeskich księcia Brzetysława, w 1038 r. wywieziono z katedry w Gnieźnie do 
Pragi relikwie św. Wojciecha. Kazimierz Odnowiciel powrócił z wygnania w 1040 r. 
i z pomocą zbrojną Henryka III odbudował państwo polskie. Kazimierz miał 
czterech synów, jego następcą został Bolesław II Śmiały (Szczodry), a po jego 
wygnaniu spowodowanym rozsiekaniem biskupa krakowskiego Stanisława, 
władzę objął drugi syn Odnowiciela – Władysław I Herman, potem zaś jego wnuk 
– Bolesław Krzywousty. Pod koniec panowania tego ostatniego nastały dla Polski 
trudne czasy. Zagrożone zostało polskie zwierzchnictwo nad biskupstwami na 
terenie Polski na rzecz arcybiskupstwa w Magdeburgu. Jednak, po „cudownym” 
odnalezieniu w lutym 1127 roku ukrytego w ścianie katedry gnieźnieńskiej 
relikwiarza z głową św. Wojciecha, papież Innocenty II potwierdził wyłączną 
i później nigdy niekwestionowaną metropolitalną zwierzchność Gniezna nad 
diecezjami polskimi. W ten sposób św. Wojciech przyczynił się do obrony 
niezależności Polski od Niemiec. Słusznie więc to wydarzenie mogło być uznane 



 str. 117 

za święto kościelne i uwzględnione w Ewangeliarzu Gnieźnieńskim prawie 50 lat 
po jego napisaniu. 

Złoty Kodeks Pułtuski XI-wieczny iluminowany kodeks, będący 
przykładem czeskiej szkoły iluminatorsko-piśmienniczej. Kodeks należy do 
jednego z polskich zabytków średniowiecznych piśmiennictwa łacińskiego. 
Powstał około 1080 roku. Nazywany jest również Ewangeliarzem Płockim, 
gdyż stanowił własność katedry płockiej, której przekazała go Judyta Czeska, 
pierwsza żona księcia Władysława Hermana.  

Kodeks pisany farbą srebrną i złotą. Dekoracja malarska: 17 miniatur cało- 
i półstronicowych, trzy stylizowane litery :Q, L i I, szereg drobnych inicjałów 
ornamentalnych, ozdobne ramki w postaci listew z motywami palmet. Oprawa: 
deski pokryte aksamitem i obite blachą, ozdobione gemmami antycznymi, 
perłami, szklanymi kaboszonami, oraz figurkami metalowymi wykonanymi 
w Limoges (zachowane resztki emalii). Dekoracja malarska pokrewna z trzema 
innymi rękopisami: Kodeksem Vysehradskim oraz Ewangeliarzami: Praskim 
i Gnieźnieńskim. 

Z końca XI lub początku XII wieku (1070-1111 r.) pochodzi jeszcze jeden 
zabytek polskiej literatury. Jest to mianowicie przechowywany na Wawelu 
Ewangeliarz Emmeramski –ze skryptorium klasztoru św. Emmerama 
w Ratyzbonie. Zawiera cztery Ewangelie poprzedzone dedykacjami Ojców Kościoła 
oraz Kanonami Zgodności, a zakończony Capitulare evangeliorum. Manuskrypt 
jest ozdobiony inicjałami oraz miniaturami. Do Polski ewangeliarz dotarł 
prawdopodobnie poprzez Judytę Marię, córkę cesarza Henryka III i siostrę 
Henryka IV. Judyta Maria była żoną Salomona węgierskiego. Po jego śmierci, 
w 1087 roku, poślubiła Władysława I Hermana i została matką Bolesława 
Krzywoustego. Przypuszczalna data jej zaślubin, przypadająca na lata 1087 - 1091, 
może więc wskazywać na datę przywiezienia kodeksu do Polski. W czasie swego 
pobytu Agnieszka mieszkała zapewne na Wawelu, musiała też utrzymywać 
kontakty z Kapitułą, a chcąc zjednać poparcie małżonkowi, mogła ewangeliarz 
ofiarować katedrze krakowskiej. 

Psałterz księżnej Anastazji. Ewangeliarz Anastazji napisany po łacinie 
ewangeliarz z XII wieku przechowywany w zbiorach Biblioteki Narodowej 
w Warszawie. Na 66 kartach zawiera on tekst czterech ewangelii z Wulgaty oraz 
kilka innych krótkich dzieł. Nazwa Ewangeliarz Anastazji związana jest z księżną 
Wierzchosławą Nowogrodzką, żoną Bolesława IV Kędzierzawego (książę 
mazowiecki, śląski i sandomierski w latach 1122-1173), której imię chrzcielne 
brzmiało Anastazja 



 str. 118 

Psałterz Potockich – spisany na pergaminie łaciński psałterz iluminowany 
pochodzący z połowy XIII wieku. Rękopis nazywany jest Psałterzem Potockich 
(od nazwiska rodziny, która była jego właścicielem), a także Psałterzem 
wilanowskim (od miejsca jego wieloletniego przechowywania). Jest jednym 
z najcenniejszych zabytków piśmienniczych znajdujących się w zbiorach Biblioteki 
Narodowej. Psałterz zawiera 170 pergaminowych kart o wymiarach 15,5 na 10,5 
cm (+ VI kart ochronnych), ułożonych w dwadzieścia składek. Rękopis składa się z 
dwóch części: kalendarza w języku francuskim (karty od 1 do 6) oraz części 
głównej, którą stanowi spisany po łacinie psałterz (karty od 9 do 170).  

Był on iluminowany przez najlepszych paryskich artystów. W rękopisie 
zachowały się cztery całostronicowe miniatury, a sześć dalszych miniatur, które 
zostały z niego wycięte jeszcze przed końcem XVIII wieku, znalazło się 
w Blackburn, w Bostonie oraz w Cleveland. Miniatury pochodzące z tego psałterza 
uznaje się za wybitne osiągnięcie malarstwa książkowego trzynastowiecznej 
Francji, a ich anonimowego twórcę, od nazwiska pierwszego znanego właściciela 
kodeksu, nazywa się Mistrzem Potockich.  

Manuskrypt został wykonany na dokładnie wyprawionym z obu stron białym 
pergaminie, niezawierającym większych ubytków. Tekst napisano staranną 
minuskułą gotycką, w jednej kolumnie na stronę, średnio po 13–14 linijek 
w kolumnie. Wygląd pierwotnej oprawy kodeksu nie jest znany. Obecna oprawa 
powstała na początku XIX wieku na zamówienie Stanisława Kostki. Podczas jej 
wykonywania przycięto blok książki, uszkadzając w trakcie tej czynności część 
zdobień; równocześnie pozłocono brzegi kart rękopisu. Kodeks został oprawiony 
w tekturę pokrytą naklejonym na nią różowym aksamitem. Okładziny rękopisu 
wyposażono w srebrną klamrę z wygrawerowanym herbem nowego właściciela 
rękopisu. Wraz z poprzednią oprawą usunięto również stare wyklejki, na których 
mogły się znajdować noty proweniencyjne, dlatego nie zachowały się informacje 
o wcześniejszych losach manuskryptu. Na podstawie zachowanych miniatur 
ocenia się, że kodeks powstał w połowie XIII wieku w Paryżu na, jak to zdaje się 
wskazywać kalendarz, zamówienie pochodzące z północnej Francji.  

Manuskrypt jest niekompletny, ale nie są znane okoliczności, które 
doprowadziły do rozproszenia kilku pochodzących z niego miniatur oraz zaginięcia 
końcowej jego części, gdyż jego losy zanim w XVIII w trafił do zbiorów 
gromadzonych w dawnym pałacu królewskim w Wilanowie, nie są znane. 

Księgi Henrykowskie. Ze śląskim klasztorem w Henrykowie jest związany 
jeden z najcenniejszych zabytków śląskiego i polskiego średniowiecza – Księgi 
Henrykowskie. Księga założenia klasztoru świętej Marii Dziewicy w Henrykowie 



 str. 119 

powstała jako rejestr dóbr klasztornych. Dzieło to nie jest utworem jednego 
autora. Na wstępie tej księgi określono, że jej celem jest opisanie dziejów 
majętności klasztornych od czasów pierwszego opata Henryka (od 1227r.) aż po 
ostatnie czasy opata Gotfryda (1273r.). Stąd wynika, że ostateczny okres 
redagowania ksiąg nastąpił w latach 1269-1273. Pośród tekstów łacińskich, 
znajdziemy w niej również zdanie uważane za najstarsze zapisane w języku 
polskim:  

Lecz trzeba wiedzieć, że za owych dni były tu w okolicy młyny wodne, 
ogromnie rzadkie, przeto żona tego Boguchwała Czecha stała bardzo często przy 
żarnach mieląc. Litując się nad nią, mąż jej Boguchwał mówił: „Daj bym ja też 
meł!” – to jest po polsku: „Daj, ać ja pobrusze a ty poczywaj” (dosł. D ay,  u t  i a  
p o b r u s a ,  a  t i  p o z i w a i ). Tak ów Czech na zmianę meł z żoną i często obracał kamień 
tak jak żona. Co widząc sąsiedzi, chociaż wówczas nieliczni, nazwali go: 
„Boguchwał Brukał” i stąd pochodzi, że jego potomstwo nazywa się Brukalice. 

Ale trzeba też wiedzieć, że pierwsze zapisane po polsku słowo pochodzi ze 
znacznie wcześniejszych wieków. Jest to mianowicie słowo „Cracov”, nie Cracovia, 
wybite na srebrnym denarze Władysława I Hermana z ok. 1080 roku. 

Kazania Świętokrzyskie – polskie średniowieczne kazania, pochodzące 
prawdopodobnie z przełomu XIII i XIV wieku, uznawane za najstarszy 
dokument prozatorski stworzony w języku polskim. Zostały one odnalezione 
w oprawie kodeksu, zawierającego Dzieje Apostolskie i Apokalipsę. Ich nazwa 
została utworzona przez badacza od prawdopodobnego miejsca ich pochodzenia. 
Księga, w której się przechowały, była wcześniej własnością biblioteki klasztoru 
Benedyktynów na Świętym Krzyżu (inaczej opactwo świętokrzyskie lub 
łysogórskie). Zabytek składa się z jednego całego kazania i fragmentów pięciu 
innych kazań.  

Psałterz Floriański - trójlingwiczny, łacińsko-polsko-niemiecki psałterz 
pochodzący z końca XIV wieku. Jego nazwa pochodzi od miejscowości Sankt 
Florian (Opactwo Kanoników Regularnych pw. Św. Floriana koło Linz w Austrii), 
gdzie w 1931 roku w imieniu polskiego rządu zakupił go Ludwik Bernacki, dyrektor 
Lwowskiego Ossolineum. Bywa także zwany Psałterzem Jadwigi.  

Okoliczności i czas powstania manuskryptu nie są dokładnie znane. 
Naukowcy nadal toczą spory o to, gdzie rękopis powstał, kto go używał i co 
oznaczają zdobiące go miniatury. Możliwe, że księga miała być darem dla królowej 
Jadwigi (1374 – 1399), a po jej śmierci była używana przez małżonki kolejnych 
polskich władców. Jeśli weźmiemy pod uwagę okoliczności powstania psałterza 



 str. 120 

floriańskiego nie dziwi fakt, że nikt się pod tym zabytkiem nie podpisał. Tworzenie 
i posiadanie takich dzieł jeszcze przed narodzinami reformacji było dość 
ryzykowne. W Kościele Rzymskokatolickim jedynym dopuszczalnym tłumaczeniem 
Biblii była łacińska Wulgata, dzieło świętego Hieronima. Czy jest więc możliwe, że 
krakowska święta i królowa zleciła wykonanie tłumaczenia Biblii na język polski 
wbrew zakazom Stolicy Apostolskiej? 

Poza trójjęzycznym przekładem tekstu Psalmów, na pergaminowych 
kartach Psałterza namalowano tajemnicze miniatury, w których jedni chcą widzieć 
astrologiczne symbole, inni mnemotechniczne schematy ułatwiające 
zapamiętywanie tekstu, a zdaniem niektórych wśród miniatur znajdują się 
wizerunki… Mistrza Yody, Nosferatu i Gandalfa Szarego. 

Współcześnie przyjmuje się, że manuskrypt powstał w Małopolsce, 
najpewniej w Krakowie, gdyż język psałterza w warstwie polskiej jest 
charakterystyczny dla tego regionu. Umieszczony na karcie 53 herb Andegawenów 
sugeruje, że psałterz został wykonany na zlecenie tej dynastii, z której też 
pochodziła Jadwiga.  

Wśród logotypów zwracają uwagę tajemnicze litery M splecione razem 
w kratkę. W średniowieczu takie monogramy zazwyczaj odsyłały do Biblii. 
Na przykład, taki tajemniczy logotyp oznaczał łaciński skrót dla “miserere nobis” – 
zmiłuj się nad nami. W tym przypadku monogram pojawia się bez kontekstu 
pokutnego, figuruje bardziej jako ozdoba. Co ciekawe, te zdobne litery zdobią 
nie tylko psałterz floriański, ale znalazły się także w królewskiej komnacie Jadwigi 
na Wawelu. Stąd przypuszczenia, że ten monogram Jadwiga opracowała sama. 
Może te litery to inicjały imion Maria i Marta, które królowa chciała naśladować?  

Każdy wers zapisany jest w trzech językach – najpierw po łacinie, następnie 
po polsku i niemiecku. Wersety poszczególnych wersji językowych oznaczone są 
kolorowymi inicjałami: łacińskie – zwykle złotymi, polskie – niebieskimi, 
niemieckie – czerwonymi. Tekst łaciński został zaczerpnięty z Wulgaty. Tekst 
niemiecki zbliżony jest do Psałterza Trzebnickiego i Psałterza Piotra z Paczkowa. 
Tekst polski wykazuje zależność od pochodzących z XIV wieku odpisów psałterzy 
czeskich. Jedna z hipotez głosi, że skryba spisał polską wersję językową 
z zaginionego XIV wiecznego psałterza świętej Kingi. 

Psałterz stanowi jedno z najważniejszych źródeł do poznania systemu 
fonologicznego i gramatycznego średniowiecznej polszczyzny. W tekście 
występuje wiele archaizmów:  

 stare formy słów jako, kako, tako, przeciwo 



 str. 121 

 złożone grupy  spółgłoskowe,  które  w  późniejszym czasie  uległy  
przekształceniom, np.  mołwa,  mnożstwo,  czrzewia,  śćwirdzić 

 czas przeszły złożony z formami słówka posiłkowego być, np. zgrzeszył jeśm, 
miłował jeś 

 tryb przypuszczający ze starą odmianą słowa posiłkowego: bych, by 
 archaizmy leksykalne, w tym słowa nienotowane w innych zabytkach 

staropolszczyzny, np. niezbożstwo (nieszczęście), odjimca (obrońca), 
potrzebiznny (ubogi), rozliczycie (rozlicznie), społowić (przepołowić), uwroz 
(sznur). 

Autor pierwszej części regularnie stosował dwuznaki. Grafem ∫z 
oznacza głoski dziąsłowe š i ž  (Ocropi∫z, przemo∫ze∫z, bo∫ze), 
rz jest zawsze znakiem dla ř (grzech, otworz), grafem dz – dla ӡ, ӡ́, (∫ødzø, bødze). 
Nie wszędzie jednak występuje konsekwencja w odróżnianiu fonemów – cz może 
oznaczać c lub č, zaś spółgłoska j jest oznaczana trzema literami: i (ie∫m), 
y (neoteymuy) lub g (mogich). Spółgłoski i, y są zwykle oznaczane literą i (lichoti). 
 Miękkość spółgłosek nie jest oznaczana.  

Wraz z nagłą śmiercią Jadwigi prace nad tłumaczeniem zostały wstrzymane. 
Wyraźnie widać tę zmianę w psałterzu. Zanikają bogate marginalia, zmienia się 
skryba. Być może nie chodziło wyłącznie o śmierć głównej fundatorki i zakręcenie 
kurka z gotówką. O wiele bardziej istotne stało się poczucie bezpieczeństwa 
i protektoratu, które wraz z wpływową królową zanikło. Ale to nie wszystko. 

Mamy początek XV wieku. W sąsiednich Czechach, na Uniwersytecie 
w Pradze, rektorem zostaje równolatek Jadwigi, Jan Hus. Zapewne w Krakowie był 
on doskonale znany, bo i zależności między miastami akademickimi były dość 
bliskie. W częściach II i III występują liczne wpływy czeskie.  

Po śmierci Husa wybucha powstanie, które przeradza się w długotrwałe 
wojny husyckie, a w następstwie tych wydarzeń, wszelkie kolejne próby 
tłumaczenia Pisma Świętego na języki narodowe uznawane są za postanowieniami 
soboru w Konstatncji za heretyckie. 

Kolejny zachowany przekład biblijnej Księgi Psalmów na język polski pochodzi 
z XV stulecia i nazywa się Psałterzem Puławskim, bo pierwotnie znajdował 
się w Puławach. Ma formę ozdobnie wykonanego modlitewnika o 312 kartach. 
Kolejność psalmów odpowiada ich rozkładowi na poszczególne dni modlitewnego 
tygodnia. Litery są duże, jakby dla słabowidzących lub czytających przy nikłym 
oświetleniu, czarne i czerwone. Pod względem staropolskiego słownictwa jego 
wartość odpowiada Psałterzowi Floriańskiemu. 



 str. 122 

Obok tych wszystkich przekazów z XV w znajdują się jeszcze drobne, jak 
pojedyncze karty z psalmami, modlitwami i pieśniami. Należą do nich: Karta 
Świdzińskiego (przekład psalmów), Modlitwy Wacława Ubogiego z Brodni (mała 
pergaminowa książeczka z psalmami). 

Polecane linki  z materiałem rozszerzającym zakres informacji:  
Wirtualna historia książki i bibliotek: https://whk.up.krakow.pl/index.php3 

29. BIBLIA KRÓLOWEJ ZOFII (1455) 
Warto pochylić się tu nad polszczyzną z okresu Jagielonów 

i porównać ją z ówczesnym językiem czeskim. Przeczytajmy wspólnie 
znane teksty z Księgi Rodzaju albo 20 rozdział  z Księgi Wyjścia 
o przykazaniach Bożych.  

Biblia królowej Zofii (zwana też Szaroszpatacką) datowana jest na 1455 r. 
Jest to najstarsze polskie tłumaczenie Starego Testamentu. Przekład został 
wykonany w dwóch tomach na zlecenie ostatniej z czterech żon 71-letniego już 
wtedy Władysława Jagiełły, 17-letniej podówczas księżniczki litewskiej, Sonki 
(Zofii) z Holszańskich (1405 - 1461). Zofia była matką dwóch synów, 
późniejszych królów Polski: Władysława (III Warneńczyk) i Kazimierza (IV 
Jagielończyk). Sprzyjała ruchowi husyckiemu. W 1439 roku miała spory udział 
w zawiązaniu prohusyckiej a przeciwko rządom biskupa Oleśnickiego konfederacji 
korczyńskiej pod przewodem Spytka z Melsztyna. 

Przekładu Biblii dokonano w oparciu o wcześniejsze tłumaczenia czeskie. Nie 
jest znany konkretny czeski rękopis stanowiący podstawę przekładu Biblii królowej 
Zofii. 

Głównym autorem tłumaczenia na język polski był kapelan królowej Andrzej 
z Jaszowic, a przepisywaniem tekstu zajmowało się kilku kopistów (m.in. 
ks. Piotr z Radoszyc podpisany pod Księgą Hioba).  

Na okładce rękopisu znajduje się kartka z następującą inskrypcją:  
Przełożone są tu księgi ex Hieronimi translatione za króla polskiego Kazimierza 
(mowa tu o Kazimierzu Jagielończyku), ojca Zygmunta (Zygmunt I Stary) króla, na 
żądanie matki Kazimierza Zofijej, królowej polskiej, roku od narodzenia pana 
Chrystusa 1455, przez ślachetnego księdza Jędrzeja z Jaszowic, kapelana tej 
królowej, a pisane w Nowym Mieście dziesięć mil od Krakowa. 

Poza pojedynczymi trzema kartami z drugiego tomu rękopis nie zachował się 
do czasów współczesnych. Tom pierwszy jest jednak częściowo znany dzięki 



 str. 123 

wydaniom z drugiej połowy XIX w. i pierwszej połowy XX w. Jest to 
najobszerniejszy zabytek literatury polskiej doby rękopiśmiennej.  

Prezentowany na wystawie reprint Biblii Królowej Zofii zawiera dwie kolumny 
na stronie. Lewa kolumna jest przedrukiem Biblii taborytów czeskich, prawa jest 
w języku staropolskim. 

Biblia królowej Zofii nie została ukończona. Na początku XVI wieku 
uzupełniono pierwszą kartę nie dokończoną iluminacją: na dolnym marginesie 
której naklejone są dwa barwne drzeworyty przedstawiające herby Orła Polskiego 
i Pogoni Litewskiej. 

Na początce Bóg stworzył niebo i ziemię, ale ziemia była nieużyteczna 
a prożna, a ćmy były na twarzy przepaści, a Duch Boży na świecie nad wodami. 
I rzekł Bog: Bądź światło; i stworzono światło. A uźrzał Bóg światłość, iże jest 
dobra, i rozdzielił światłość ode ćmy. I nazwał jest światłość dniem, a ćmy nocą. 
I uczynił wieczór, a z jutra dzień jeden.  (Księga Rodzaju 1.1–5) 

I opiąć powiedział Pan Bog: Nie jest dobrze być człowieku samemu, uczyńmy 
jemu wspomożenie podobne k niemu. Potem Pan Bóg stworzył z ziemie wszytka 
źwierzęta ziemska i wszytko ptactwo niebieskie. I przywiodł je przed Adama, aby 
je opatrzył a jimiona jim dał. (Księga Rodzaju 2.18–19) 

I wpuścił przeto Pan Bog uciążenie senne w Adama. A gdyż był usnął, tegdy 
wyjął jedno żebro jego i napełnił to miasto mięsa. I udziałał Pan Bog z tej kości, 
jeż to z Adamowa boku wyjął, żonę i przywiodł ją przed Adama. I rzekł Adam: To 
kość z mych kości, a ciało z ciała mego. A będzie wezwana mą żoną, bo jest 
z męża wzięta. Prze którąż to opuści człowiek oćca swego i mać swą a będzieta 
dwa w jednem ciele. I byłasta oba naga, Adam, Jewa, a nie sromałasta się. 
(Księga Rodzaju 2. 21–25) 

Polecane linki  z materiałem rozszerzającym zakres informacji:  
Biblia Królowej Zofii na: https://pl.wikisource.org/wiki/Strona:PL_Biblia_Krolowej_Zofii.djvu/1 

Biblie Polskie. https://bibliepolskie.pl/przeklady.php?tid=15 

30. CZASY ZYGMUNTOWSKIE (1506 – 1632) 
Dlaczego czasy zygmuntowskie to złoty wiek Polski? Jakie znaczenie 

ma w tym tolerancja religi jna? 
Przegląd historyczny. Zofia Holszańska jest matką dwóch polskich 

królów: Wladysława III Warneńczyka (1434-1444) i Kazimierza IV Jegielończyka 
(1447-1492), synów już ponad 70. letniego Władysława Jagiełły. Po śmierci 
Jagiełły, na króla został koronowany 10-letni Władysław. Faktyczną władzę 
w Polsce sprawowała Rada Opiekuńcza i regent, którym był zaciekły wróg czeskich 



 str. 124 

i polskich husytów, kardynał i biskup krakowski Zbigniew Oleśnicki. Biskup szybko 
zajął dominującą pozycję w Radzie Opiekuńczej i to on faktycznie w latach 
małoletnich króla decydował o polityce wewnętrznej i zagranicznej. Przyjęcie, 
za namową Oleśnickiego, korony węgierskiej oraz wyjazd Warneńczyka na Węgry 
uczynił biskupa krakowskiego rzeczywistym, niekoronowanym królem Polski. Było 
to nieformalne przechwycenie władzy, elegancki zamach stanu. Od roku 1434 do 
1447 nastały w Polsce rzeczywiste rządy oligarchii magnackich, a wielkie rody 
obrastały w dobra jak nigdy przedtem. Bogate możnowładztwo, szczególnie 
duchowne i zadłużone państwo – to była cena zapłacona za politykę prowadzoną 
przez Oleśnickiego w imię ideologii. Wszechwładny biskup krakowski Zbigniew 
Oleśnicki był przeciwnikiem Kazimierza Jagielończyka, który został 
koronowany w 1448 roku w wieku 11 lat. 

Korona, pokonując zakon krzyżacki w wojnie trzynastoletniej (1454-1466), 
odzyskała (po 158 latach) Pomorze Gdańskie, Warmię i Powiśle, a dynastia 
Jagiellonów stała się jednym z czołowych domów panujących w Europie. 
Panowanie Kazimierza Jagiellończyka było pomyślne dla rozwoju kultury i sztuki 
w Królestwie. Z okresu jego panowania znane są takie osobistości, jak: Jan 
Długosz, Paweł Włodkowic, Jan Ostroróg (pisarz i dyplomata), Grzegorz z Sanoka 
(humanista) oraz Wit Stwosz. Żona Jagielończyka, Elżbieta Rakuszanka 
z Habsburgów, zwana „Matką królów” -jest matką 13 dzieci, w tym trzech królów 
Polski: Jana Olbrachta (1492-1501), Aleksandra Jagielończyka (1501-1506) oraz 
Zygmunta I Starego (1507-1548). 

Krzyżacy (Albrecht Hohenzollern) żądają od Polski zwrotu ziem 
utraconych po Pokoju Toruńskim w 1466 roku, co doprowadza do wybuchu w 1519 
roku kolejnej wojny z Zakonem. Wojna ta jest zakończona w 1521 roku 
podpisaniem rozejmu. Mogła ona zakończyć problem Pruski na Pomorzu 
Gdańskim, ale Albrecht Hohenzollern po zakończeniu walk podjął zbawienną dla 
Prus decyzję: przeszedł na luteranizm ogłaszając się świeckim księciem Prus 
Książęcych ze stolicą w Królewcu i oddając się w poddaństwo swemu niedawnemu  
przeciwnikowi. Dnia 10 kwietnia 1525 roku składa Albrecht przed Zygmuntem 
I Starym w Krakowie uroczysty i rozsławiony przez Jana Matejkę hołd lenny 
(Hołd Pruski).  

Był to jeden z dwunastu hołdów pruskich w historii Polski. Mocą postanowień 
pokoju toruńskiego, każdy nowo wybrany wielki mistrz zakonu krzyżackiego jako 
książę Prus Zakonnych, miał obowiązek złożyć hołd lenny każdemu następnemu 
królowi Polski. Jednak wielcy mistrzowie wielokrotnie otwarcie odmawiali 



 str. 125 

złożenia hołdu władcom Polski, powołując się na fakt bycia raczej książętami 
Świętego Cesarstwa Rzymskiego i podwładnymi papieża.  

Drugim zagrożeniem dla ówczesnego Państwa Polskiego była Moskwa, która 
jako cel polityczny stawiała sobie zjednoczenie pod swoim berłem wszystkich ziem 
ruskich, których większość była w granicach ówczesnej Litwy (tzw. Wielkie 
Księstwo Litewskie). Bitwa pod Orszą w 1514 roku powstrzymuje te podboje. 
Nieudolne rządy Zygmunta I Starego nie doprowadziły do większych politycznych 
korzyści, które by mogły wyniknąć z tego zwycięstwa. 

Za rządów Zygmunta II Augusta (1548 - 1572) Polska włączyła się do 
walki ze Szwecją, Danią i Rosją o Inflanty (Łotwa i Estonia), które były w owym 
czasie siedzibą Zakonu Kawalerów Mieczowych zamienionego, podobnie jak Zakon 
Krzyżacki, w świeckie księstwo. Po wojnie w latach 1563-1570 doszło do podziału 
Inflant. Największą ich część, z Rygą, otrzymała Rzeczpospolita. 

W 1569 roku w Lublinie została podpisana Unia Polsko – Litewska (unia 
realna, nie jak do tego momentu – personalna), na mocy której obydwa państwa 
miały mieć od tego momentu jednego władcę, sejm, wspólną walutę oraz 
wspólnie prowadzić politykę zagraniczną. Powstała Rzeczpospolita Obojga 
Narodów.  

Bezkrólewie w Rzeczypospolitej, po ucieczce 19 czerwca 1574 do rodzimej 
Francji króla Henryka Walezego, trwało prawie półtora roku. Dopiero 12 
grudnia 1575 roku, senat pod naciskiem nuncjusza apostolskiego kardynała 
Giovanni Francesco Commendone, obrał na kolejnego króla cesarza Maksymiliana 
II Habsburga. Polityką biskupów i Kościoła Katolickiego było bowiem osadzić na 
tronie kogoś takiego, kto twardo stanął by w obronie katolickiej ortodoksji 
i aktywnego kontreformatora. 

Na wieść o wyborze Maksymiliana masy szlacheckie podburzone przez Jana 
Zamoyskiego zażądały Jagielona i wybrały na króla córkę Zygmunta I Starego, 
Annę Jagiellonkę. Przydano jej wkrótce na małżonka księcia Siedmiogrodu 
Stefana Batorego.  

Stefan Batory (1576-1586). Wojna z Gdańskiem (1577), wojna z Rosją 
o Inflanty (1577-1582) zakończona podpisaniem rozejmu w Jamie Zapolskim, 
w wyniku którego Rzeczpospolita odzyskała prawie całe Inflanty i Połock, a wojska 
Iwana IV zmuszone były do opuszczenia terytorium Inflant. Szczególną opieką 
otoczył Batory zakon jezuitów. W 1579 podniósł kolegium jezuitów w Wilnie 
do godności Akademii Wileńskiej. Była to wtedy druga uczelnia wyższa 
w Rzeczypospolitej, a jej pierwszym rektorem został Piotr Skarga.  



 str. 126 

Choć król był gorliwym katolikiem znanym z nietolerancji religijnej, 
jednocześnie w pewnej mierze przestrzegał zasad tolerancji. W 1578 ostro potępił 
antyprotestancki tumult w Krakowie. Zapobiegł też usunięciu z miasta 
warszawskich luteran.  

Zygmunt III Waza (1587-1632) – syn króla szwedzkiego Jana III Wazy 
i Katarzyny Jagielonki, wnuk Zygmunta Starego i Bony, król Szwecji (1592-1599), 
zasłynął nie tylko z przeniesienia stolicy z Krakowa do Warszawy. Był także 
gorliwym katolikiem, czym zrażał do siebie polski obóz reformacyjny. Dążył do 
wzmocnienia władzy królewskiej i wprowadzenia absolutyzmu wg. wzorów 
hiszpańskich. Jego priorytetem – jak pisze Paweł Jasienica w Polsce Obojga 
Narodów – były interesy państwa kościelnego, potem dobro swego ojczystego 
kraju -Szwecji, Polska była zaś tylko instrumentem dla uzyskania celów 
nadrzeędnych. 

Gwałtowna opozycja szlachecka, hamowana początkowo przez Zamoyskiego, 
znalazła ujście w Rokoszu (proteście) Sandomierskim (1606–1609). Król musiał 
się wyrzec wszelkich prób wzmocnienia władzy oraz innych reform. Popierana 
przez króla Unia Brzeska (1596) podporządkowała papieżowi Kościół Prawosławny 
w Polsce. Wywołała ona silne niezadowolenie znacznej części ludności 
prawosławnej. Przeciw unii wystąpili zwłaszcza Kozacy, którzy już wcześniej (1590) 
na ograniczenie swych swobód odpowiedzieli powstaniami. Kryzys wystąpił 
w okresie najazdu szwedzkiego na Prusy, którego nie udało się powstrzymać, nie 
odzyskano też strat w Inflantach. Okres rządów Zygmunta Wazy, zaznaczył się 
jednak rozkwitem sztuki, a zwłaszcza muzyki. 

Jan II Kazimierz Waza – król Polski i wielki książę litewski w latach 1648–
1668, tytularny król Szwecji do 1660 roku, z dynastii Wazów, kardynał w latach 
1646–1648.  

W 1643 roku, wbrew woli królewskiej, wyjechał do Włoch i wstąpił do zakonu 
jezuitów w Loreto, który opuścił jednak już po dwóch latach nowicjatu. Mimo 
braku święceń kapłańskich, na konsystorzu 28 maja 1646 papież Innocenty X 
wyniósł go do godności kardynalskiej z tytułem kardynała diakona. 

W okresie swego panowania Jan II Kazimierz Waza musiał się zmagać 
z trzema groźnymi wrogami. W latach 1648–1649 i 1651–1654 trwała wojna 
domowa w południowo-wschodniej części Rzeczypospolitej, zwana powstaniem 
Chmielnickiego, w którym prawosławne kozactwo i ruscy chłopi wystąpili 
przeciwko panowaniu polskiej szlachty. Powstanie to, wsparte w 1654 r. przez 
Rosję, doprowadziło do wybuchu wojny polsko-rosyjskiej w latach 1654–1667, 



 str. 127 

przerwanej w latach 1656–1660 wybuchem wojny polsko-szwedzkiej (znanej 
dzięki Sienkiewiczowi jako „potop szwedzki”), jednak nie ostatniej w dziejach RP). 

Do najazdu wojsk szwedzkich doszło, gdy Rzeczpospolita prowadziła 
wyniszczającą wojnę obronną z Rosją, która wiosną i latem 1654 roku najechała 
ponad połowę jej terytorium (potop rosyjski) i wsparła trwające od 1648 roku 
powstanie Chmielnickiego. 

Najazd Szwedów na Rzeczpospolitą w 1655 roku nie spotkał się początkowo 
z większym oporem i wojska szwedzkie zajęły w krótkim czasie prawie całe 
terytorium Korony i część Litwy. Prawie wszystkie województwa koronne porzuciły 
Jana Kazimierza i przeszły na stronę króla Szwecji Karola X Gustawa.  

Zwrot w działaniach militarnych nastąpił po obronie Jasnej Góry i zawiązaniu 
przy królu konfederacji tyszowieckiej. Król, pragnąc podziękować za szczęśliwy 
obrót spraw złożył śluby lwowskie 1 kwietnia 1656. Jan II Kazimierz Waza zrzekł 
się korony 16 września 1668, a 30 kwietnia 1669 wyjechał do Francji, gdzie uzyskał 
dochodowe opactwo Saint-Germain-des-Prés, którego został 76. opatem. 

Po 80 latach panowania Wazów Rzeczpospolita znajdowała się w opłakanym 
stanie. Wojny z Kozakami i Tatarami na Ukrainie oraz późniejsze wojny z Rosją 
i Szwecją, które objęły prawie cały kraj, bardzo poważnie zrujnowały gospodarkę. 
Ludność zmniejszyła się o ok. 30% i wynosiła 6–7 mln. Ponieważ większość 
gruntów leżała odłogiem, znacznie zmniejszyła się produkcja zbóż tak, że mimo 
kilkakrotnie mniejszego ich eksportu, niż na początku XVII w. nie starczało zboża 
na potrzeby własne ludności.  

Po abdykacji Jana II Kazimierza Wazy sejm elekcyjny 19 czerwca 1669 wybrał 
na króla Polski Michała Korybuta Wiśniowieckiego, który panował do 1673. 
Po dobrym królowaniu Jana III Sobieskiego  (1674-1699) wracają do Polski 
trudne czasy, czasy jej agonii. August II Mocny (1697-1704; 1709-1733) 
z Saskiego rodu Wettynów wplątuje Polskę w tzw. Wojnę Północną ze Szwecją 
przy udziale Rosji i Saksonii (August II uważał siebie za Elektora Saksonii). W serii 
krwawych bitew Szwedzi pod dowództwem Karola XII rozgromili siły 
Rzeczypospolitej, opanowując do sierpnia 1702 r. wszystkie centralne dzielnice 
Korony z Warszawą, Poznaniem, Krakowem. Jednocześnie RP w owym czasie 
wypełniona była intrygami i wojnami domowymi pomiędzy rodami magnackimi. 
Stanisław Leszczyński  (1704-1709; 1733-1763) stał się kolejnym, 
marionetkowym królem RP, obwołanym nielegalnie pod protekcją Karola XII. 
August Mocny powrócił na tron Rzeczypospolitej po wielkiej klęsce Szwedów 
poniesioną pod Połtawą z wojskami cara Piotra I. Od tej pory, szarpana wojnami i 
sporami Rzeczpospolita Obojga Narodów coraz bardziej stawała się wasalem Rosji. 



 str. 128 

Czasy zygmuntowskie (Zygmunt I Stary, Zygmunt II August) to złoty okres 
w rozwoju Polski. Nie ma w tym dużej zasługi ze strony panujących, lecz raczej 
z ogólnego trendu renesansu, który w Polsce trafił na podatny grunt. Polska stała 
się tolerancyjna, szeroko otwarta i gościnna zarówno na nowe prądy myślowe 
i kulturowe, jak i dla ludzi, którzy przybywali tu z zachodu: z Niemiec i z Francji, i z 
południa: Szwajcarii i z Włoch, znajdując tutaj sprzyjające warunki dla ich 
działalności. Dzięki poparciu możnych rodów np. Księcia Pruskiego Albrechta czy 
Radziwiłów na Litwie, czy też królowej Bony w stołecznym Krakowie – mieli 
możliwość bardzo aktywnego działania. 

Rzeczpospolita obejmowała wtedy obszar około 990 tys. km kwadratowych i – 
obok Turcji i Rosji, była jednym z największych państw w ówczesnej Europie. 
Obszar ten zamieszkiwało około 11 milionów mieszkańców. Ostatni Jagielonowie 
panują na tronach Polski, Litwy, Czech i Węgier.  

Pomimo nieudolności władców, Polska była jedną z potęg militarnych, 
politycznych i ekonomicznych. Nastąpił szybki rozwój nauki, kultury i sztuki. 
Wzrosła ilość oraz wielkość miast, rozwinął się handel i rzemiosło. Był to okres 
wewnętrznego pokoju oraz rozkwitu tolerancji. Szlachta polska, dzięki uzyskaniu 
dostępu do morza, zaczęła się bogacić przez eksport zbóż. Międzynarodowa 
sprzedaż obejmowała również handel drewnem. 

W tym okresie rozwinęła się również szlachecka demokracja. Taki sposób 
prowadzenia państwa odróżniał Polskę od innych ówczesnych krajów 
europejskich, ponieważ dominowała w nich władza króla. Szlachta, której 
liczebność w tym okresie znacząco wzrosła (ok. 8 – 10%), miała duży wpływ ma 
prowadzenie polityki zewnętrznej oraz wewnętrznej. Chociaż w tym czasie 
wzrosła zamożność szlachty i mieszczaństwa, sytuacja chłopstwa nie uległa 
zmianie. 

Bona Sforza była nie tylko zdolnym politykiem, ale też przyczyniła się do 
rozwoju architektury. Przywiozła do Polski włoskich architektów, którzy 
zaprojektowali wiele renesansowych budowli – np. Bernardo Morano 
zaprojektował Zamość na wzór miasta renesansowego. W tym czasie 
przebudowano zamek na Wawelu i dobudowano do niego renesansową Kaplicę 
Zygmuntowską (Bartłomiej Berecci). 

Wiek XVI to okres popularyzacji języka polskiego w administracji oraz 
w poezji i prozie. Tworzyli wtedy Biernat z Lublina, Tomasz ze Zbrudzewa, Mikołaj 
Rej, Andrzej Frycz-Modrzewski (O naprawie Rzeczypospolitej), Mikołaj Sęp-
Szarzyński czy też Jan Kochanowski. W dziedzinie astronomii prym wiódł wówczas 
Mikołaj Kopernik. 



 str. 129 

Wielki Erazm z Rotterdamu tak wyraził się o Polsce w jednym ze swoich 
listów: Gratuluję narodowi polskiemu, który niegdyś uważany był za barbarzyński, 
a teraz tak kwitnie w naukach, w prawach, w religii, w obyczajach i we wszystkim 
innym, co najodleglejsze jest od barbarzyństwa, że może rywalizować z pierwszymi 
i najkulturalniejszymi narodami na świecie.  

Reformacja w Polsce 
Złoty Wiek to również poznawanie nowych reformatorskich nauk luteranizmu 

czy kalwinizmu, z którego potem wyrósł arianizm. Jeśli reformacja szybko 
zakorzeniła się w Polsce, to nie można tego uważać jedynie za „import” w czystej 
postaci. Ruch ten ogarnął bowiem nasz kraj także niezależnie od wydarzeń 
w Niemczech i w Szwajcarii. Już w XV stuleciu notowano u nas wystąpienia 
wykraczające poza nauki Wiklifa i Husa.  

Reformacja nie rozwijała się jednak w Zygmuntowskiej Polsce bez 
problemów. Już w 1520 roku ukazały się dwa dekrety królewskie zakazujące 
sprowadzania do kraju dzieł Lutra. Nieposłusznym groziło wygnanie i konfiskata 
mienia. Dalsze zakazy sypały się jeden po drugim, zapowiadały nawet karę 
spalenia na stosie. I nie były to czcze pogróżki. Po diecezjach powołano 
inkwizytorów, którym przysługiwało prawo rewidowania prywatnych mieszkań.  

W roku 1539 spalono w Krakowie Katarzynę Wajglową pod zarzutem 
apostazji. Przyznała się ona do wyznawania jedności Boga i odrzucania pojęcia 
„Trójcy Świętej”. W więzieniu spędziła 10 lat, zanim ostatecznie została spalona 
żywcem na stosie na Małym Rynku w wieku 80 lat. Według przekazów nawet na 
stosie odmówiła wyrzeczenia się swojej wiary, którą głośno wyznawała do końca. 

Przez unitarian jest ona uważana za męczennicę wiary. Egzekucja Katarzyny 
Weiglowej została ukazana na akwareli Jana Matejki z 1856 zatytułowanej 
„Spalenie mieszczki krakowskiej Katarzyny Malcherowej”. 

22 stycznia 1525 rozpoczęły się w Gdańsku rozruchy (Tumult Gdański). 
Wzburzony tłum obalił magistrat i wprowadził demokratyczny ustrój miejski. 
Skasowano wszystkie gdańskie klasztory katolickie, zlikwidowano posady 
proboszczów, sprofanowano święte obrazy i sakramenty. Początkowo, pospólstwo 
burzyło się tylko przeciwko sądom biskupim, wkrótce jednak zaczęto wołać 
o „skasowanie mszy świętych i śpiewów kościelnych oraz o wolność rybołówstwa, 
wydobywania bursztynu i głoszenia kazań przez świeckich”. Mieszczanie wysłali 
delegację do Marcina Lutra, z prośbą o przysłanie nauczycieli nowej wiary. Nowe 
luterańskie władze wysłały też do Zygmunta Starego pismo, w którym informowali 
go o zmianie religii oraz zapewniali go o swoim posłuszeństwie wobec niego 
i dalszym odprowadzaniu należnych mu podatków. Król Zygmunt I od razu zajął 



 str. 130 

wrogie i zdecydowane stanowisko wobec Gdańszczan. Niedołężny zazwyczaj 
monarcha, tym razem zadziałał zadziwiająco energicznie. 17 kwietna 1526 roku 
król na czele 8 tysięcy wojska surowo rozprawił się z buntownikami. Przywrócono 
stary ustrój Gdańska, a przed Dworem Artusa ścięto 14 przywódców rewolty.  

Wszystkie te działania nie mogły jednak powstrzymać tego, co występowało 
z siłą żywiołu. W 1534 roku sejmik w Środzie Śląskiej uchwalił: Item prosimy, aby 
nam księża nie bronili imprymować po Polsku historyjej, praw naszych i też inszych 
rzeczy, a zwłaszcza o Bibliją. Albowiem każą sobie bić rzeczy rozmaite, a czemu też 
nie mają bić naszym językiem. Tu też wielka nam krzywda się widzi od księży, 
abowiem każdy język ma swym językiem pisma, a nam księża każą głupiemi być. 

W Koronie dominuje katolicyzm. Prusy Książęce i Inflanty są opanowane 
przez kościoły protestanckie, głównie kalwinizm (kościół kalwiński nurtu 
reformowanego, zwany też kościołem helweckim, to jest szwajcarskim). Może 
dlatego był tu tak popularny, że Kalwin był Francuzem, nie Niemcem. Nauki 
Kalwina przyjął m.in. Mikołaj Radziwiłł Czarny – książę litewski. Wschodnia część 
Rzeczypospolitej znajduje się w zasięgu prawosławia i kościoła unickiego. W całej 
Polsce rozproszony jest judaizm. W miejscach oddalonych od miast zdarzało się 
jeszcze praktykowanie kultu pogańskiego. Nie brakowało tu też muzułmańskich 
tatarów. Ponieważ w Rzeczypospolitej prześladowania religijne nie przybrały 
ostrej formy, z całej Europy ściągają tutaj prześladowani.  

W Polsce Złotego Wieku panowała zasługująca na szacunek atmosfera 
moralna. Swoboda myśli utrzymała się tutaj dłużej niż gdzie indziej w Europie. 
Aleksander Brückner22 (polski historyk żyjący w latach 1856 -1939) – twierdzi, że 
to nie Grunwald i nie Unia rozsławiły Polskę w Europie. Dokonała tego jej 
tolerancja i niekłamana wolność. Niezbitym dowodem są liczne dedykacje dla 
króla Polski Zygmunta Augusta widniejące na książkach z całego kontynentu. 
Zygmunt August nigdy nie chciał zrywać z katolicyzmem, ale kwestie zbawienia 
duszy pozostawiał każdemu ze swych poddanych do osobistego załatwienia. Nie 
jestem królem waszych sumień -mawiał. Wyróżniał się pod tym względem od 
współczesnych mu monarchów europejskich. 

W roku 1555, król Zygmunt August, na żądanie szlachty wysyła do Rzymu 
Stanisława Maciejowskiego, który miał domagać się od papieża zgodny na 
następujące postulaty: 1) Mszę i inne nabożeństwa odprawiać się będzie w języku 
polskim. 2) Księżom wolno się żenić. 3) Komunii udzielać należy pod dwiema 
postaciami. 4) Zwołany zostanie w Polsce sobór narodowy. Papież Paweł IV 

 
22 W 1889/1890 Brückner odnalazł w Bibliotece Petersburskiej Kazania świętokrzyskie, które opracował i opublikował. 



 str. 131 

skrytykował Zygmunta Augusta, że w ogóle zezwolił na rozpatrywanie takich 
nieprzyzwoitych żądań, zamiast surowo zgromić tych, co ważyli się je podać. 

W 1570 roku dochodzi do Ugody Sandomierskiej, a w 1573 roku, podczas 
Konfederacji Warszawskiej zapewniono innowiercom wolność wyznania. Na mocy 
ugody sandomierskiej szlachta ewangelicka i katolicka zgodziła się rozwiązywać 
przyszłe rozbieżności na drodze pokojowej. 

Z drugiej strony, już w 1564 roku pojawili się w Polsce pierwsi Jezuici. 
Zakładali oni liczne średnie szkoły – zwane kolegiami jezuickimi, które nawracały 
innowierców na katolicyzm. Jezuici zostali powołani w roku 1540 jako ramię 
papieża do zwalczania reformacji. W roku 1542 powstało Sacrum-Officium czyli 
Święta Inkwizycja, a rok później zaczęły się ukazywać spisy ksiąg zakazanych. Sobór 
Trydencki (1545 – 1563) uzbraja papiestwo do walki z reformacją. Zaczął się okres 
kontrreformacji. 

Więcej metodach działalności Towarzystwa Jezusowego można się 
dowiedzieć ze strony: https://jezuici.pl/ oraz z książek: Paweł Jasienica, Polska 
anarchia (polecam audiobook wyd. Aleksandria, Katowice 2019r.) oraz 
przywołanej już wcześniej powieści Fedora Sommera wydanej w 2018 roku przez 
Ad Rem w Jeleniej Górze pt. „Schwenkfeldyści”. 

31. PIERWSZE STARODRUKI W JĘZYKU POLSKIM 
W roku 1512 z drukarni krakowskiego drukarza, Floriana Unglera, wyszło 

dzieło pt. Introductio in Ptholomei Cosmographiam z mapą Ameryki autorstwa 
Jana ze Stobnicy. Rok później ukazał się jego nakładem Raj duszny (Hortulus 
animae) w tłumaczeniu Biernata z Lublina. Przez długi czas uznawany był za 
pierwszą książkę wydrukowaną całkowicie w języku polskim, jednak współcześnie 
wiadomo, że nie jest to prawda – wcześniej, ok. 1508 roku, opublikowano 
Historyję umęczenia Pana naszego Jezusa Chrystusa. Jest on natomiast 
najstarszym znanym modlitewnikiem wydrukowanym w języku polskim. 
Do czasów obecnych zachowało się tylko 8 kart.  

Ok. 1516 lub ok. 1522 ukazał się Żywot Ezopa Fryga mędrca obyczajnego, 
z przypowieściami jego – wierszowana biografia autorstwa Biernata z Lublina, 
zawierająca ponad 200 bajek, opartych na wzorach łacińskich Ich tytuły stanowią 
pierwszy polski zbiór przysłów. Żywot Ezopa Fryga jest najobszerniejszym polskim 
utworem wierszowanym wczesnego renesansu. Najstarsze zachowane wydanie 
ukazało się także w Krakowie, ale w 1578 r. Jedyny kompletny egzemplarz tego 
wydania przechowuje się w zbiorach Biblioteki PAN w Kórniku. 



 str. 132 

Około 1514 r. wydał Ungler traktat w języku łacińskim o ortografii polskiej 
Stanisława Zaborowskiego (łac. Ortographia seu modus recte scribendi et legendi 
Polonicum idioma quam utilissimus). Książka Stanisława Zaborowskiego stanowi 
drugą po traktacie Jakuba Parkoszowica z Żurawicy (1400-1452) próbę 
uporządkowania polskiej ortografii. Z obu drukarni Unglera wyszło ogółem 246 
tytułów dzieł, w tym także pierwsze drukowane mapy Polski i zachodniej części 
Litwy w skali 1:1 000 000, autorstwa Bernarda Wapowskiego (1526). Mapa ta jest 
najstarszym zabytkiem kartografii polskiej. Została ona wykonana sposobem 
drzeworytniczym przez Unglera. 

Na uwagę zasługuje też „Żywot wszechmocnego syna bożego, Pana Jezu 
Krysta, stworzyciela i Zbawiciela stworzenia wszystkiego” Baltazara Opeca, 
wydany po raz pierwszy w 1522 roku w Krakowie w drukarni Hieronima Wietora z 
Lubomierza. 

Przekłady biblijne Tomasza ze Zbrudzewa (1500-1567). Mnich 
benedyktyński, tłumacz Biblii na język polski i jej popularyzator wśród ludu. 
W 1536 złożył śluby zakonne. Zamieszkał w klasztorze w Lubiniu. Zachowało się 
po nim kilkanaście rękopisów, głównie o treści religijnej - pisane po łacinie 
i bogato glosowane (adnotacje na marginesie lub między wierszami) po polsku. 
Glosy zawierają wiele ciekawego materiału obyczajowego z pierwszej połowy XVI 
wieku. Opracował m.in. dwutomowy słownik biblijny, tzw. mamotrept pochodzący 
z lat 1548 oraz 1549. Wykłada w nim swoje poglądy na temat konieczności 
przybliżenia prostym warstwom społecznym, Biblii w języku polskim, jako 
kontrapunktu dla tłumaczeń protestanckich.  

Nie zachowała się żadna informacja na temat tego, czy Tomasz ze Zbrudzewa 
przetłumaczył całą Biblię. Zachował się czystopis (rękopis przygotowany do druku) 
Apokalipsy św. Jana. Tekst świadczy o samodzielnym przekładzie. W tekście 
dochodzą do głosu indywidualne cechy językowe, a mianowicie wielkopolskie 
elementy dialektyczne. Analiza notatek Tomasza wykazuje, że nie korzystał on 
z istniejących już polskich tłumaczeń. Odwoływał się natomiast do czeskiej Biblii 
Severýna z 1529, aczkolwiek traktował ją tylko jako pomoc przy pracy. (prof. Irena 
Kwilecka zmarła w 2022 r. badaczka Tomasza) 

Do najwcześniej drukowanych po polsku dzieł należy także pierwsza 
zachowana w całości do naszych czasów Eklezjastesa (Księga Koheleta) 
w przekładzie Hieronima Spiczyńskiego z Wielunia. Została ona wydana 
drukiem w 1522 roku w drukarni Hieronima Wietora. Unikatowy egzemplarz tej 
księgi jest obecnie przechowywany we wrocławskim Ossolineum (Biblioteka 



 str. 133 

Zakładu Narodowego im. Ossolińskich). Szczegółowy opis językowy tej księgi 
stanowi publikacja Anny Lenartowicz-Zagrodnej. 

32. BIBLIA STANISŁAWA MURZYNOWSKIEGO (1551-1553) 
Gdy Stanisław Murzynowski (1526-1553?) wraca po studiach 

w Witenberdze (1543-1547) w swoje rodzinne strony do Prus Książęcych, zostaje 
sekretarzem na dworze księcia Albrechta Hohenzollerna. Są to czasy Zygmunta 
Starego. Albrecht Hohenzollern (syn Fryderyka Hohenzollerna i Zofii 
Jagiellonki – córki Kazimierza Jagiellończyka, czyli siostrzeniec Zygmunta Starego) 
przyjął wyznanie luterańskie i przekształcił państwo zakonu krzyżackiego 
w świeckie państwo (Prusy Książęce) gorliwie przy tym wspierając protestantyzm. 
W 1525 roku oddaje swoje państwo jako lenno dla swojego stryja.  

Na dworze książęcym Murzynowski poznaje pisarza reformacyjnego 
i wydawcę Jana Seklucjana, który prowadził także szeroką działalność 
kaznodziejską wśród polskich protestantów. Seklucjan, wiedząc że młody 
Murzynowski zna język hebrajski, grecki i łącinę, skłonił go do pracy nad 
przekładem Nowego Testamentu na język polski. Do pracy tej zachęcał go także 
sam książę Albrecht, jako że istotny udział w populacji Prus mieli polskojęzyczni 
Mazurzy. Istotna w pracy Murzynowskiego stała się jego znajomość z teologiem 
luterańskim Andrzejem Osiandrem z Guzenhsausen. Teolog ten głosił odmienne niż 
Luter tezy w nauce o usprawiedliwieniu oraz w kwestii boskiej natury Chrystusa. 
Otóż, Stanisław Murzynowski znalazł się w obozie osiandrystów, co niewątpliwie 
wpłynęło na jego objaśnienia do tłumaczenia Nowego Testamentu oraz 
przysporzyło, zarówno jemu jak i Seklucjanowi, sporo kłopotów.  

Najpierw jednak, w 1550 roku wyszła drukiem Historyja żałosna a straszliwa 
o Franciszku Spierze autorstwa Stanisława Murzynowskiego. Do dziełka tego 
Murzynowski, a może jego wydawca Jan Seklucjan, dołączył Ortografię Polską. Był 
to pierwszy konsekwentny i jednolity system ortograficzny języka polskiego 
poparty konkretnymi przykładami, a co ważne – praktycznie zastosowana w 
pismach tego autora. Stanowiła ona doniosły wkład dla rozwoju 
szesnastowiecznej polszczyzny. Warto przeczytać wstęp Murzynowskiego do tej 
pozycji skierowany Ku najmilejszemu czytelnikowi. Ile skromności jest w tym 
młodym człowieku! 

Najwięcej czasu poświęcił Murzynowski pracy nad tłumaczeniem z greki 
na polski Nowego Testamentu. W 1551 roku wydaje Ewangelię Mateusza. 
Wydawca Jan Seklucjan zapowiada rychłe wydanie całego NT i zbiera na niego 
przedpłaty. I faktycznie, jeszcze w tym samym roku ukazuje się dedykowana 



 str. 134 

królowi Zygmuntowi Augustowi Testamentu Nowego część pierwsza obejmująca 
cztery Ewangelie. Do książki dołączona jest, wspomniana już wcześniej, Ortografia 
Polska. W 1552 wydaje Seklucjan drugą część NT, a w 1553 – Testament Nowy 
Zupełny. Za podstawę tłumaczenia przyjął Murzynowski trzecią edycję z 1550 r. 
greckiego tekstu Stephanusa.  

Nowy Testament Murzynowskiego zawiera obszerne komentarze przed 
każdym rozdziałem. Są tam m.in. krytyczne uwagi odnośnie Kościoła Katolickiego 
i niektórych jego dogmatów (negowanie celibatu, odpustów, czyśćca, uznanie 
eucharystii pod dwiema postaciami). Oprócz tego, Murzynowski dodaje różne 
uwagi (glosy) na marginesach. Są tam np. inne niż w tekście warianty 
frazeologiczne i składniowe oraz dosłowne tłumaczenia greckich wyrazów 
i połączeń wyrazowych. W tekście, poprzez podkreślenie, wyróżnia wyrazy nie 
występujące w greckim oryginale, a przez niego dodane. Ten aparat krytyczny 
ukazuje rzetelny stosunek tłumacza do dzieła, którego się podjął. Wszystko to 
możemy zauważyć w znajdującej się na wystawie faksymilii (łac. fac simile = czyń 
podobnie) Biblii Królewieckiej wiernie oddająca oryginał, zachowująca jego treść, 
braki, format, korekty, notatki i znaki. Nie należy mylić faksymilii z reprintem 
(przedrukiem na takim samym papierze i w tym samym formacie). 

Nowy Testament Murzynowskiego miał być przekładem możliwie 
najwierniejszym oryginałowi. Wierność nie oznaczała jednak dosłowności. Ma on 
bowiem cechy przekładu swobodnego, tekstu przeznaczonego dla szerokiego 
odbiorcy. Miał to być także przekład zgodny z zasadami polskiego języka, o czym 
świadczy Ortografia dołączona do przekładu. 

Ponieważ Murzynowski nie podpisuje się pod swoim dziełem, a w miejscu 
autora widnieje nazwisko Jana Seklucjana, nic dziwnego, że to właśnie jego 
uważano za tłumacza. Co więcej, sam Seklucjan przyznaje się do jego autorstwa. 
Nazwisko prawdziwego tłumacza ujawnia dopiero Ignacy Warmiński, a potem 
Szymon Budny w przedmowie do własnego przekładu NT z 1574 r. Spory o prawa 
autorskie to jeden z powodów, dla którego przekład Murzynowskiego poszedł 
w zapomnienie. Czyżby napis u dołu karty tytułowej Ewangelii świętej „Vedle 
Mattheusza Svietego”, który brzmi: Non nobis domine, non nobis. Sed nomini tuo 
da glorian co się tłumaczy: „Nie nam, nasz Panie, stworzeniu podłemu, Ale czyń 
sławę imieniowi swemu!” stanowi wytłumaczenie się Stanisława Murzynowskiego 
z zaniechania opatrzenia swego dzieła własnym autografem? 

W owym czasie, pruska szlachta zwróciła się ku reformacji typu 
szwajcarskiego (Kalwin w Genewie, Zwingli w Zurychu) – tak zwanej „konfesji 
reformowanej”. Luteranizmowi sprzyjała uboga ludność polska na obrzeżach 



 str. 135 

Rzeczypospolitej, na należącym do Habsburgów Śląsku. Luteranizm miał też 
znaczące grupy zwolenników w miastach Pomorza i Wielkopolski. Tych nie było 
stać na posiadanie własnej Biblii. Natomiast ewangelicy konfesji reformowanej 
zostali osłabieni przez wewnętrzne podziały związane z pojawieniem się poglądów 
antytrynitarnych. Pojawił się rozłam na „Ecclesia maior” – kościół wierny naukom 
szwajcarskich mistrzów oraz na „Ecclesia minor” - o rozmaitych tendencjach 
antytrynitarnych. Do grup rozłamowych przeszła większość kaznodziejów. Dla 
Kościoła Reformowanego w Polsce był to cios, po którym już się nie podniósł. Ten 
rozłam zbiegł się w czasie z pracami nad Biblią Brzeską. 

Niecałe 200 lat potem w Królewcu działa jeden z najwybitniejszych 
reprezentantów oświecenia, znany myśliciel Immanuel Kant (1724–1804). 
Był twórcą filozofii krytycznej (transcendentalnej), zakładającej, że podmiot jest 
poznawczym warunkiem przedmiotu. Jedynym dostępnym sposobem myślenia 
jest- według Kanta -używanie pojęć takich jak: stałość ⇔ zmienność; jedność ⇔ 
wielość; przyczyna ⇔ skutek.  

Immanuel Kant pragnął na podstawie "formy umysłu praktycznego", 
stworzyć swoją własną etykę. Jego etyka nie miała opierać się na istniejących 
teoriach bytu, jak na przykład na Bogu, naturalizmie, czy też materializmie, 
ale miałby być analizą, która byłaby wspólna dla wszystkich ludzi i odpowiedzialna 
za dokonywanie przez nich wyborów. W efekcie poszukiwań takiej formy umysłu 
praktycznego, Kant doszedł do konkluzji, że jest możliwe sprowadzenie jej do 
jednego zdania. I tak powstał popularny kantowski imperatyw 
kategoryczny. Brzmi on w ten sposób: "Postępuj zawsze tak, jakbyś chciał, 
aby postępowano w stosunku do ciebie". W jego książce "Uzasadnienie 
metafizyki moralności", brzmi on w ten sposób: "Postępuj tylko według takiej 
maksymy, dzięki której możesz zarazem chcieć, żeby stała 
się powszechnym prawem". 

Otóż ten agnostycki filozof tak wyraził się o Biblii:  
Powstanie Biblii jako księgi dla ludu jest największym 

dobrodziejstwem w dziejach rodu ludzkiego. Wszelkie próby jej 
zdyskredytowania … są zbrodnią przeciwko ludzkości . 

Polecane linki  z materiałem rozszerzającym zakres informacji:  
Ks. Michał Marian Grzybowski. Stanisław Murzynowski życie i twórczość (1526-1553). Notatki 

Płockie 2003. 3/196 



 str. 136 

33. JAN KOCHANOWSKI I POLSKIE PSALMY (1579) 
Psalmy to jedna z najchętniej tłumaczonych ksiąg biblijnych. Często służą one 

ludziom jako osobisty modlitewnik czy śpiewnik. Są one elementami brewiarzy 
(księga do codziennych modlitwy) czy kancjonałów (cantio = śpiew, zbiór śpiewów 
liturgicznych). Jak żadna inna biblijna księga, dają duże możliwości tworzenia jej 
parafraz, których celem jest, przede wszystkim, oddziaływanie na emocje 
czytelnika akcentując takie formy wyrazu jak rytm i rym. Przekładami psalmów 
zajmowali się ludzie o różnych profesjach: księża, zakonnicy, literaci, poeci …. 
Psalmy mogą być też niebiblijne, to jest jako poezja o tematyce religijnej. 

Poezja hebrajska różni się pod względem formy od współczesnej, a także od 
klasycznej poezji greckiej czy łacińskiej. Nie ma w niej rymu, a cechująca ją rytmika 
(ze względu na jej związek z muzyką i tańcem) nie polega na określonym 
następstwie zgłosek długich i krótkich, jak w klasycznym metrum, lecz na 
odpowiednim rozkładzie akcentów słownych. Rytmika ta nie jest nam jednak 
dokładniej znana, gdyż nie zawsze łatwo ustalić, które sylaby należy uważać 
za akcentowane. 

Zasadniczą jednostką poematu hebrajskiego jest wiersz, który dzieli się 
najczęściej na dwa, rzadziej na więcej członów, czyli stychów (z gr. rząd, linia, 
wers). W kilku Psalmach zastosowany jest tzw. akrostych, tzn. że poszczególne 
wiersze rozpoczynają się od kolejnych liter alfabetu (akrostych alfabetyczny 
w psalmach: Ps 9-10; 25; 34; 37; 111; 112; 119; 145).  

Tytuły niektórych Psalmów zawierają uwagi dotyczące sposobu wykonania 
danej pieśni. Są one jednak dla nas niejasne i niezrozumiałe, podobnie jak nie 
znamy dokładnego znaczenia wyrazu „sela” umieszczonego 71 razy w w wielu 
psalmach po pewnych wierszach i w trzecim rozdziale Księgi Habakuka. 
Najczęściej przyjmuje się, że oznacza on pauzę w celu głębszego zastanowienia się 
nad treścią przeczytanego wcześniej wersetu. Istnieje też możliwość, iż oznacza 
ono „podnieść”, co mogłoby być sygnałem dla śpiewaków momentu, w którym 
powinni podnieść głos albo natężenie głośności muzyki instrumentalnej 
w przerwie podczas śpiewania. 

Jedną z cech poezji biblijnej jest tzw. paralelizm członów. Polega on na tym, 
że między członami wiersza zachodzi swoisty stosunek myśli i pojęć. Paralelizm 
może być synonimiczny (gdy myśl zawarta w pierwszym członie jest powtórzona 
w drugim, ale innymi słowami, np. Ps 8.5), antytetyczny (gdy drugi człon jest 
przeciwieństwem pierwszego, np. Ps 20.9) i syntetyczny (gdy myśl pierwszego 
członu jest w drugim rozwinięta, np. Ps 9.18). W tym paralelizmie, w drugim 
wersie powtarzane są słowa i wyrażenia z pierwszego oraz dodane są nowe treści, 



 str. 137 

co daje efekt gradacji. Możliwy jest też paralelizm łączący trzy wersy (patrz 
Ps. 93:3). W niektórych Psalmach wymienione rodzaje paralelizmu są bardziej 
złożone. Forma ta jest właściwa poezji całego starożytnego Wschodu, w Izraelu 
jednak została doprowadzona do większej doskonałości. 

Psałterz krakowski (Psałterz Wietora) – anonimowy psałterz w języku 
polskim pochodzący z rękopisu powstałego prawdopodobnie w latach 1470–1480. 
Psałterz ten został wydany w Krakowie w 1532 roku przez Hieronima Wietora 
oraz ponownie w roku 1535. Został on opatrzony tytułem: „Psałterz albo koscielne 
spiewanie/ Króla Dawida/ nowy pilnie przełożony/ z łacinskiego ięzika w polski/ 
wedlug szczerego textu”. Oryginalny manuskrypt Psałterza krakowskiego nie 
dochował się do naszych czasów. Pierwsze jego wydanie z 1532 roku zachowało 
się tylko w dwóch egzemplarzach: jeden przechowywany w Bibliotece 
Jagiellońskiej, drugi należący do prof. Konrada Górskiego i przekazany 
Towarzystwu Naukowemu w Toruniu. Podobnie i drugie wydanie z roku 1535 
zachowało się tylko w dwóch egzemplarzach: jeden przechowywany w Bibliotece 
Polskiej Akademii Umiejętności w Krakowie oraz drugi w Bibliotece Zakładu 
Narodowego im. Ossolińskich we Wrocławiu. Na karcie 140 verso (odwrotna 
strona karty) psałterza znajduje się całostronicowy drzeworyt przedstawiający 
króla Dawida grającego na harfie, w tle znajduje się renesansowy pałac. W druku 
wystąpiły liczne błędy w foliacji (numeracji stron). 

W roku 1539 ukazał się w Krakowie psałterz przełożony z Wulgaty przez 
Walentego Wróbla. Posiadał charakterystyczny tytuł: Żółtarz Dawidów przez 
mistrza Walentego Wróbla z Poznania na rzecz polską wyłożony. Przekładu tego 
dokonał Wróbel na zamówienie żony wojewody poznańskiego Łukasza Górki – 
Katarzyny z Szamotuł, aby służył „panom zakonnym” do modlitwy. Stąd układ 
psalmów był według dni tygodnia, a nie według biblijnej kolejności. Przekład 
z łaciny jest swobodny, wolny. Zawiera wiele dodatków i uzupełnień, które jaśniej 
oddają myśl oryginału. Taki przekład stanowił nowość w polskiej literaturze 
biblijnej. Żółtarz Dawida doczekał się ośmiu wydań. 

Około roku 1540-1546 krakowski drukarz Ungler zebrał i wydał inny psałterz 
przełożony na język Polski. Ukazał się on w 1546 roku (główne wydanie). 
Wcześniej utwory te istniały w formie tzw. „druków ulotnych. Wydawca nie podał 
nazwisk tłumaczy, ale wiele wskazuje na to, że przynajmniej część z nich 
przetłumaczył Mikołaj Rej z Nagłowic (1505 - 1569) – polski poeta i prozaik 
renesansowy, tłumacz, a także polityk i teolog protestancki, poseł na Sejm I 
Rzeczypospolitej. Znany m.in. z Krótkiej rozprawy między panem, wójtem a 



 str. 138 

plebanem, Wizerunek własny żywota człowieka poczciwego, Kupiec, Zwierciadło, 
Zwierzyniec. 

Psałterz w przekładzie Mikołaja Reja w XVI wieku był wydawany przynajmniej 
dwukrotnie: dochowały się zdefektowane egzemplarze właśnie z dwóch wydań. 
Oba są - niestety - pozbawione nazwiska tłumacza oraz dat wydania i tylko 
domyślają się badacze, że pierwsze wydanie Psałterza w polskim przekładzie Reja 
ukazało się w 1545 (albo w początkach 1546) roku, zaś następne mniej więcej pięć 
lat później.  

Pełny tytuł Psalterza brzmi: "Psalterz Dawidow / ktory snadz iest prawy 
fundament / wssytkiego pisma krzesćyjańskiego / teraz nowo prawie na Polski 
ięzyk przełożon / acż nie iednakosćią słow / co być niemoże / ale ysz wżdy 
położenie rzecży wkażdem wierssu wedlug łaćińskiego ięzyka sie zamyka. Przytem 
też Argument to iest wyrozumienie rzeczy / oczem Prorok mowił iest / przed 
każdem Psalmem krotcze napisan. Przytem tez zakazdem Psalmem iest napisana 
modlitwa krotkiemi słowy wedlug podobienstwa onegoz Psalmu. Regestr tych 
kxiąg: na końcu naidziesz czćićielu uczćiwy / tobie potrzebnych, [Kraków, Mac. 
Szarfenberg?, przed ok. 1546]. 

Jednolitą postać edycjom tego przekładu nadaje poprzedzanie każdego 
Psalmu jego łacińskim incipitem, po którym idą tzw. argumenty, tak bowiem 
nazywano wtedy streszczenia treści. Dalej następują teksty psalmów w polskim 
tłumaczeniu, na koniec wreszcie dołączona jest po każdym psalmie modlitwa 
nawiązująca do jego treści. Na marginesach drobną czcionką złożono informację 
o charakterze psalmu.  

Rejowi przypisuje się 6 pieśni kościelnych i dwie rymowane parafrazy 
psalmów (Ps 85 i Ps 113). Interesująca jest pieśń pt. Podobieństwo żywota 
krześcijańskiego. Oto jej pierwsza zwrotka: 

Cóż chcesz czynić mój miły człowiecze 
Gdyż wiesz, żeć czas jako woda ciecze 
Ać co bliżej, to do kresu bieżysz 
Przecz nic nie dbasz ać bezpiecznie leżysz 
Jan Kochanowski urodził się w 1530 roku w Sycynie niedaleko Radomia; 

zmarł nagle (udar) w Lublinie w 1584 roku, pochowany został w Zwoleniu, gdzie 
znajduje się nagrobek z jednym z dwóch zachowanych wizerunków poety. Od 1544 
studiował w Akademii Krakowskiej, później na Uniwersytecie w Królewcu (1551-
52) i Padwie. Studiując w Królewcu mógł poznać Stanisława Murzynowskiego. 



 str. 139 

Kochanowski w swoim Psałterzu (1579 r) dał przekład poetycki 
o wyjątkowych walorach literackich. Treść Psałterza Dawidów jest stale obecna 
w kulturze religijnej – wiele pieśni odłączyło się od całości zbioru i zaczęło żyć 
własnym życiem funkcjonując jako pieśni religijne. Dzieło zostało przyjęte z takim 
entuzjazmem, że już w rok po jego wydaniu, Mikołaj Gomółka skomponował do 
niego muzykę pt. Melodie na psałterz polski. 

Jakub Lubelczyk (1530 - 1563) – polski działacz reformacyjny, pisarz, 
tłumacz i poeta, pastor kalwiński,  jeden z autorów przekładu Biblii 
Brzeskiej.  

Pochodził prawdopodobnie z Lublina. Biegle znał język hebrajski i język 
grecki, dlatego uczestniczył w pracach zespołu tłumaczy tekstu Biblii Brzeskiej. 
Był duchownym kalwińskim w dobrach Mikołaja Reja. Lubelczyk dwadzieścia lat 
wcześniej niż Jan Kochanowski przetłumaczył Psałterz Dawidów, wydał swoje 
tłumaczenie Księgi Psalmów. Tworzył liczne pieśni religijne, które weszły do wielu 
kancjonałów kalwińskich (Na wystawie: Pieśni, psalmy i wiersze polskie 
z 1558 r).  

Inni (współcześni) autorzy psałterzy: Franciszek Karpiński, Jadwiga 
Stawińska, Marek Skwarnicki, Roman Brandsteatter, Wojciech Bąk, Stefania 
Findish (Psalmy napisane wierszem), Wincenty Pohl, Leopold Staff, Czesław 
Miłosz, Kazimierz Romaniuk. 

Polecane linki  z materiałem rozszerzającym zakres informacji:  
Biblie Polskie: https://bibliepolskie.pl/index.php 

34. BIBLIA LEOPOLITY (1561) 
Ryciny z Biblii Leopolity są identyczne jak w Nowym Testamencie 

wrześniowym Lutra z 1522 roku oraz w Biblii  z 1534 roku. W jaki sposób 
wydawca rozwiązał problem z papieską tiarą na głowie bestii  z otchłani 
czy nierządnicy Wielki  Babilon?  

Kościół katolicki w Rzeczypospolitej, chcąc uprzedzić protestanckie wydania 
Biblii, dążył do wydania jej własnego pełnego tłumaczenia na język polski. 
Zamiarem była skuteczniejsza walka z reformacją. Pełny katolicki przekład na język 
polski – Biblia Leopolity – ukazał się w roku 1561. O dwa lata wyprzedził on 
wydanie protestanckiej Biblii Brzeskiej. Inaczej niż w bibliach protestanckich, tutaj 
źródłem przekładu była łacińska Wulgata.  

Biblia Jana Leopolity (Leo polis = miasto lwów) to pierwszy wydany drukiem 
polski przekład całej Biblii. Dokonano go na zlecenie Marka Szarffenberga i jego 
syna Stanisława, stąd też jej inna nazwa: Biblia Szarffenbergowska. 



 str. 140 

Tłumaczenie to zadedykowano Zygmuntowi Augustowi. Tłumaczono ją głównie 
z Wulgaty opierając się także na tłumaczeniach czeskich. Nie podano nazwiska 
tłumacza, wiadomo jednak, że drugie jej wydanie poprawił ks. Jan Nicz 
ze Lwowa. Wydanie tej Biblii jest szczególne, ponieważ zawiera 284 (w tym 88 
dużych rozmiarów) drzeworyty Lucasa Cranacha starszego obrazujące różne 
sceny biblijne. Są to te same drzeworyty, które występują w Nowym Testamencie 
Lutra z września 1522 roku oraz w Biblii Lutra z 1534 roku. Warto zwrócić uwagę 
na ilustrację do 11 rozdziału księgi Apokalipsy, na której bestia wychodząca 
z otchłani nosi papieską tiarę. Dwaj świadkowie, którzy głoszą Słowo Boże 
w wielkim mieście to Martin Luter i Filip Melanchton. W drugim wydaniu Biblii  
Leopolity jest w tym miejscu biała plama, w trzecim zaś – pokryto ją 
przedłużonymi liniami z tła rysunku. Tiary papieskie zatuszowano też na 
głowie wielkiej nierządnicy siedzącej na grzbiecie szkarłatnej bestii (Ap 17) oraz 
na głowie smoka wypluwającego trzy nieczyste duchu, w 16 rozdziale Apokalipsy. 

Wydanie drugie z 1575 ukazało się w znacznie bogatszej szacie graficznej, 
a dedykowano je królowi Henrykowi Walezemu. Gdy jednak król w niesławie 
opuścił kraj, w 1577 opublikowano wydanie trzecie, zawierające ten sam tekst co 
wydanie z 1575, lecz posiadające dodaną nową kartę tytułową (tzw. wariant 
tytułowy) i dwie dedykacje: Stefanowi Batoremu i Annie Jagiellonce.  

Przekład Leopolity to tłumaczenie średniowieczne, bez podziału na wersety. 
Niezbyt bogate jest tu słownictwo, jednak posiada pewne nowatorskie 
rozwiązania (tłumaczenie głównej myśli Pisma poprzez zastąpienie jednego 
słowa łacińskiego dwoma wyrazami polskimi lub użycie słów nie występujących 
w Wulgacie). Autor nie bał się sięgać do tekstów oryginalnych, gdy pojawiły się 
wątpliwości. Jednak późniejsi znawcy pisma widzieli w niej, jak to wyraził Szymon 
Budny „wiele szpetnych, a prawie dziecinnych pomyłek”.  

Polecane linki  z materiałem rozszerzającym zakres informacji:  
Biblie Polskie. Biblia Leopolity. https://bibliepolskie.pl/przeklady.php?tid=1 

35. BIBLIA BRZESKA (1563) 
Zgodnie z podstawową zasadą Reformacji, Biblia miała być czytana w języku 

ojczystym. Z tego powodu w połowie XVI wieku również polscy protestanci 
dostrzegli potrzebę posiadania własnego dokładnego tłumaczenia Biblii. 
Pionierski Nowy Testament Murzynowskiego, wydany w 1553 roku przez Jana 
Seklucjana w Królewcu był niewystarczający, a w języku polskim nie było jeszcze 
wydrukowanego pełnego przekładu Biblii protestanckiej.  



 str. 141 

Biblia Brzeska (Radziwiłowska, Pińczowska – miejsce tłumaczenia). Drugi 
(po Biblii Leopolity) przekład całości Pisma Świętego na język polski. Dokonany 
on został przez polskich kalwinistów w 1563 w Brześciu nad Bugiem. Jest to 
jednocześnie jeden z pierwszych na świecie nowożytnych przekładów całej Biblii 
z języków oryginalnych. Wcześniej od Biblii Brzeskiej powstały np. Biblia Zuryska 
(1531), Biblia Lutra (1534), Cranmera (1539) czy Biblia Genewska (1560).  

Stary Testament został przełożony z hebrajskiego z pomocą 
Septuaginty oraz z pomocą nowszych tłumaczeń łacińskich, Nowy 
Testament – z greckiego.  

Nad przekładem tej Biblii pracowało wiele osób, w tym cudzoziemcy 
wykładający na Uniwersytecie Jagiellońskim (Włosi, Francuzi, Holender). 
Cudzoziemcy owi byli znakomitymi znawcami wiedzy biblijnej ale nie znali zbyt 
dobrze języka polskiego. I tak Francuzi znający doskonale francuskie przekłady 
Biblii pomagali polskim kolegom w ustalaniu podstawowych znaczeń 
poszczególnych zwrotów i wyrażeń. Ci zaś wyrażali je polskimi słowami.  

Skład zespołu, w ciągu 6 lat prac nad tym przekładem, zmieniał się istotnie. 
Zmieniali się też protektorzy tego przedsięwzięcia. Najpierw był nim Jan Łaski, 
a po jego śmierci inicjatywę przejął Mikołaj Radziwiłł Czarny. Głową całego 
zespołu do 1560 roku był Grzegorz Orszak – rektor kalwinistycznego gimnazjum 
w Pińczowie. Potem został wykluczony ze zboru kalwinistycznego za sprzyjanie 
poglądom antytrynitarnym.  

Biblia Brzeska stała się podstawowym przekładem w zborach ewangelickich 
(na terenie Wielkiego Księstwa i Korony było wówczas 720 zborów, z tego 251 
reformowanych i 64 braci czeskich). Była wielka (format wielkie folio23) 
i nieporęczna, nie mniej posiadała cały szereg zalet: doskonały papier, piękna 
gotycka czcionka, drzeworyt na karcie tytułowej. Jak się szacuje, wydrukowano ją 
w około 300 egzemplarzach. 

Biblia rozpoczyna się dedykacją dla króla Zygmunta II Augusta, która zawiera 
pochwałę studiowania Biblii, informacje o przekładzie, streszczenie, spis treści 
oraz tablicę, wskazującą jak czytać Biblię przez cały rok. Jako pierwszy polski 
przekład oddziela apokryfy umieszczając je wszystkie na końcu Starego 

 
23 W Polsce i wielu innych krajach, w drukarniach stosuje się formaty, które wywodzą się z długiej 

tradycji tego zawodu. W Polsce tradycyjnie stosowano system zaczynający się od rozmiaru 
"pełnego" (folio) posiadającego złote proporcje, z którego poprzez kolejne cięcie w połowie 
tworzy się kolejne pod-formaty: folio, quaero, sexto, octawo etc. 



 str. 142 

Testamentu. Do ważnych innowacji należy też wzorowany na francuskiej Biblii 
Roberta Estienne’a (Stephanusa) podział na wersety i ich numeracja.  

Napisana jest XVI-wieczną polszczyzną o wysokim poziomie artystycznym 
i literackim. Język jej jest zwięzły, potoczysty i bogaty literacko. Tłumaczenie 
oddaje myśli, a nie słowa, stąd tekst sprawia wrażenie pewnej swobody, 
parafrazy. Jasność i komunikatywność przekładu uzyskano przez unikanie obcych 
językowi polskiemu wyrażeń i zwrotów oraz hebrajskich konstrukcji składniowo- 
stylistycznych. 

Prace nad przekładem od maja 1560 finansował książę Mikołaj Radziwiłł 
Czarny (koszt wyniósł około 3000 czerwonych złotych), a patronował im 
właściciel Pińczowa – Mikołaj Oleśnicki. 

Syn fundatora Biblii Brzeskiej, konwertowany przez jezuitów na katolicyzm 
Krzysztof Radziwiłł Sierotka, jako pokutę za „grzechy ojca-heretyka”, 
postanowił dwa lata po śmierci ojca (†1565 r) wykupić i zniszczyć wszystkie 
egzemplarze Biblii Brzeskiej. Mimo, iż wydał na ten cel ogromną sumę 5000 
dukatów (czerwonych złotych), nie udało mu się zniszczyć wszystkich egzemplarzy. 
Naukowcy oceniają dziś, że zniszczonych mogło zostać minimum 100 
egzemplarzy, co stanowiło trzecią część całego nakładu. Te biblie, które Krzysztof 
Radziwiłł wykupił, uroczyście spalił na rynku w Wilnie. Wiele jej egzemplarzy 
zostało potem jeszcze zniszczonych w okresie kontrreformacji. Tak to jakoś jest, że 
jedni wydają duże pieniądze aby wydrukować Biblię, a inni jeszcze większe, aby ją 
niszczyć. 

Do dzisiaj ocalało zaledwie około 40 woluminów. Fakty te miały 
zadecydować o niedostatku egzemplarzy tej Biblii już w końcu XVI w. Nigdy więcej 
nie wydano tej Biblii w całości, choć Nowy Testament ukazał się kilkakrotnie, 
między innymi jako część Poligloty Norymberskiej oraz wydany w 1577 roku 
w Rakowie przez Marcina Czechowica z Lublina. Czechowicowi zarzucano 
wówczas: „boś ty wszystek swój przekład z Biblii Brzeskiej wziął, wszędzie się jej 
trzymając jak pijany płotu”. 

Biblia ta ma szereg niedociągnięć. Największym jej krytykiem był pastor 
kalwinistyczny, który potem wiąże się z Braćmi Polskimi, znawca języków 
starożytnych – Szymon Budny. Zarzuca on, że Biblia Brzeska jest w rzeczywistości 
tłumaczeniem albo z łacińskiej Wulgaty, albo z innych przekładów łacińskich. 
Wskazuje się też liczne zapożyczenia z francuskich przekładów. Zatem językami 
oryginalnymi się tylko posiłkowano. W samym tytule Biblii Brzeskiej, oprócz 
języków oryginalnych wymieniono też łacinę. Budny oskarża tłumaczy, że starając 



 str. 143 

się głównie o piękne brzmienie tekstu zagubili nie tylko zgodność wyrazową, ale 
też i zgodność myśli. 

Budny próbuje poprawić ten przekład, jednak ostatecznie uznaje, że jest to 
trudniejsze od ponownego przetłumaczenia całej Biblii. W rezultacie powstaje 
samodzielne tłumaczenie Budnego dokonane w Nieświeżu, stąd Biblia 
Nieświeska wydana w 1572. Posługiwali się nią przede wszystkim bracia polscy. 
Pozostali protestanci (głównie kalwini) nadal używali Biblii Brzeskiej, aż do czasu, 
gdy w 1632 roku wydano poręczniejszą Biblię Gdańską, która w dużej mierze 
opierała się na tekście Biblii Brzeskiej opracowanej od nowa przez Daniela 
Mikołajewskiego. 

Sporne jest przypisanie przekładu Biblii Brzeskiej jednemu wyznaniu. Choć 
zazwyczaj wiąże się je z kalwińskim Kościołem Reformowanym, to 
w rzeczywistości jego tłumaczenie przypadło na okres, gdy w obrębie polskiego 
ruchu reformacyjnego właśnie dokonywał się podział na dwa zwaśnione 
ugrupowania: Zbór Większy (kalwinizm) i Zbór Mniejszy (bracia polscy przezwani 
„arianami”). Początkowo w skład zespołu tłumaczy wchodzili ważni zwolennicy 
unitarianizmu. Poglądy unitariańskie pozostawiły ślad w niektórych miejscach 
tłumaczenia, choć ostateczny szlif nadali zwolennicy kalwinizmu po usunięciu 
z zespołu braci polskich. Poza tym, w momencie gdy drukowano Biblię w Brześciu, 
jej główny fundator Mikołaj Radziwiłł Czarny był już zwolennikiem unitarianizmu, 
a Biblia miała służyć zarówno zborom kalwińskim, jak i braciom polskim. Spierano 
się o słowa, które świadczą o boskości Chrystusa, np. w komentarzu do Ps 2.7: 
Opowiem ten dekret, który mi Pan powiedział: Syn mój ty jesteś, któregom ja dziś 
porodził (BB) tłumacz brzeski słowa wypowiedziane przez Jahwe nie odnosi do 
Jezusa, lecz do Dawida.  

W roku 1603 Biblia Brzeska wraz z Biblią Nieświeską znalazła się 
na pierwszym polskim indeksie ksiąg zakazanych opracowanym z inicjatywy 
kardynała Bernarda Maciejowskiego. 

Polecane linki  z materiałem rozszerzającym zakres informacji:  
Biblie Polskie. Biblia Brzeska. https://bibliepolskie.pl/przeklady.php?tid=2 

36. BRACIA POLSCY, SZYMON BUDNY I JEGO BIBLIA (1572) 
Niepopularne w czasach odrodzenia nauki biblijne.  Nieformalna 

nietolerancja religijna. Imię Boże w Biblii  Szymona Budnego. Kwestie 
antytrynitarne – na ile dociekanie natury Boga jest istotne dla zbawienia?  



 str. 144 

Protestanccy Radziwiłłowie żyli też w Nieświeżu (obecnie w Białorusi), gdzie 
w 1572 roku dokonali kolejnego tłumaczenia Biblii. Stało się ono koronnym 
dziełem braci polskich. 

BRACIA POLSCY – unitariańska wspólnota religijna, która zdecydowanie 
wyodrębniła się w latach 1562–63 z polskiego kościoła reformowanego, 
stanowiąca najbardziej radykalny odłam reformacji w Polsce. Byli zwani 
antytrynitarzami, nowochrzczeńcami (od anabaptystów), unitarianami oraz 
socynianami (od założyciela Włocha Fausta Socyna). Przeciwnicy religijni 
z kręgu kalwinistów złośliwie nazwali ich: „arianami”, choć ich nauka znacząco 
odbiegała od potępionej w Nicei (325 r.) nauki Ariusza (256-336 r.). 

Pod koniec XVI wieku na terenie Małopolski działały 52 zbory braci polskich. 
Głównymi ośrodkami ruchu, po Krakowie, był Lublin, Nowy Sącz, Lusławice, 
Pińczów oraz Raków w Niecce Nidy. Tam powstała w roku 1569 słynna na całą 
Europę Akademia Rakowska, która w okresie swej świetności posiadała 
znakomitych profesorów i około tysiąca uczniów, wielu spoza Polski. Założono 
tutaj drukarnię, z której druki propagandowe i naukowe rozchodziły się na całą 
Europę.  

Bracia za wyłączną podstawę swej doktryny uważali Biblię (zasada Sola 
scriptura). Wyraża to między innymi zasada, tak zapisana w katechizmie braci 
polskich (Katechizm Rakowski): Pokazałeś mi dotąd pewność i doskonałość Pism 
świętych, proszę ćię pokaż mi też jeśli te Pismá są wszystkim poietne 
y wyrozumialne. Acz się w nich nieiákie trudnośći náyduią: wszákże są poiętne 
y wyrozumiálne, zwłaszcza w tych rzeczách, ktore do zbáwienia są potrzebne. 

Wspomniany wyżej Katechizm Rakowski to opublikowane w 1605 roku 
w Rakowie wyznanie wiary braci polskich. Jest to jedno z pierwszych dzieł 
w Europie głoszące zasadę racjonalizmu i tolerancji religijnej dla wszystkich. 
Katechizm ten wywarł znaczny wpływ na Europę Zachodnią. Thomas Jefferson 
powoływał się na tekst Katechizmu jako jedno ze źródeł Konstytucji Stanów 
Zjednoczonych. Katechizm wymieniony jest przez UNESCO wśród najważniejszych 
dzieł w historii ludzkości. 

Bracia odrzucali tradycję Kościoła (pisma patrystyczne, uchwały soborów 
i synodów, orzeczenia papieskie) i konieczność pośrednictwa duchowieństwa 
w kontaktach z Bogiem. Hierarchię rzymskokatolicką oskarżali o bałwochwalczy 
kult świętych, nietolerancję i utrzymywanie ludzi w niewiedzy przy pomocy 
inkwizycji. Socynianie uznawali dwa sakramenty: chrzest (chrzcili ludzi dorosłych, 
choć nie wszyscy przyjmowali tą zasadę i nie zawsze) oraz Wieczerzę Pańską. Nie 



 str. 145 

mieli jednoznacznych poglądów na problem odpuszczenia grzechów i łaski, 
odrzucali możliwość zmartwychwstania ciałem.  

Zwolennikom braci polskich nie wolno było brać udziału w wojnach, 
sprawować funkcji sędziego, składać przysiąg, odbierać nikomu życia (nawet we 
własnej obronie) ani też żądać sądownie zadośćuczynienia za krzywdy. Historia 
zapamiętała Hieronima Moskorzewskiego, jako nad wyraz uczciwego, 
wyróżniającego się prostotą i prostolinijnością posła sejmowego, Piotra 
Gieskiego, co to drewniany miecz nosił zamiast żelaznego, Jana 
Niemojewskiego, który złożył swój urząd sędziowski aby nie nakładać krwawych 
kar. 

Arianie doszli do skrajności – pisze w Paweł Jasienica w Polsce Jagielonów – 
Niczym się oznaczając w zakresie okrutnych praktyk i krwawych teorii, nie 
uprawiając ich wcale. Ich skrajność łączyła się z wyrozumiałością wobec innych 
ludzi, a polegała na stawianiu ogromnych wymagań samemu sobie.  

W późniejszym okresie stali się unitarianami. Unitarianizm to jeden z nurtów 
reformacji. Jego nazwa pochodzi od łacińskich słów „unus”, czyli jeden (Bóg 
Ojciec) i „unitas”, czyli jedność (przez wolność myśli, tolerancję i wspólną pracę 
na rzecz społeczeństwa). Odrzuca on dogmat o Trójcy Świętej. Nurt ten stoi 
w opozycji do trynitaryzmu. Do prekursorów Kościoła Unitariańskiego należał 
hiszpański medyk, geograf i teolog Michał Serwet. Został on za sprawą Kalwina 
spalony na stosie w 1553 roku. Na głowę nałożono mu wieniec nasączony siarką. 
Do słupa został przywiązany żelaznym łańcuchem, a szyję przewiązano grubym 
sznurem. Na stos wykorzystano drwa świeżego drzewa dębowego jeszcze z liśćmi, 
które ułożono w pewnej odległości od słupa co spowodowało wydłużenie jego 
cierpień 24 

Ważne miejsce wśród nauk braci polskich zajmowało hasło sprawiedliwości 
i równości społecznej, co usiłowała realizować w praktyce ariańska szlachta 
kujawska m.in. poprzez uwalnianie chłopów od pańszczyzny. Jednym ze znanych 
braci polskich, który uwolnił chłopów od pańszczyzny, był Samuel 
Przypkowski. Propagowanie tej idei stawiało automatycznie Arian, jako wrogów 
ówczesnej szlachty. W głównym dziele „O pokoju i zgodzie w kościele” 
Przypkowski zastanawia się nad stosunkiem państwa do kościoła. Rzym uważa 
państwo za sługę kościoła, który jest słońcem, a państwo księżycem – snuje 
Przypkowski swe myśli. Kalwin wprzęgał również państwo w służbę kościoła 

 
24 [https://web.archive.org/web/20181114010701/http://www.pistis.pl/historia-smierci-miguela-serweta – dostęp 29-
04-2024] 



 str. 146 

domagając się jedności wyznaniowej. Sam był bardzo nietolerancyjny i spalić 
pozwolił Serweta z jego herezje ba stosie. Luter natomiast oddawał opiekę nad 
kościołem państwu, uznawał władcę za zwierzchnika kościoła. Państwo mianuje 
konsystorze, które rządzą w czystym luteranizmie kościołami. Skończyło się to na 
smutnym „cuius regio, eius religio” – państwo ma prawo narzucać wiarę swym 
poddanym. 

Bracia polscy nie brali udziału w porozumieniu pomiędzy wyznaniami 
protestanckimi w Rzeczypospolitej: luteranami, kalwinami oraz braćmi czeskimi, 
zawartym 14 kwietnia 1570 roku w Sandomierzu, zwanym zgodą 
sandomierską. Wkrótce, podobnie jak inne wyznania (w tym menonici, którzy 
zjawili się w Polsce w 1526 r.), zostali jednak objęci pierwszym aktem prawnym, 
gwarantującym pokój między różnowiercami w Rzeczypospolitej, jakim była 
Konfederacja Warszawska, uchwalona na pierwszym sejmie konwokacyjnym 
w 1573 roku w Warszawie.  

Nietolerancja religijna w Polsce na przykładzie braci  polskich 
Wolność religijna w XVI-wiecznej Polsce była nadzwyczaj ogromnie ceniona. 

Świadczy o tym akt zredagowany podczas konfederacji warszawskiej zwołanej 
w 1573 roku w celu ustalenia praw obowiązujących w Polsce podczas bezkrólewia, 
które nastało po śmierci Zygmunta Augusta. Przyjęto wówczas datę i porządek 
przeprowadzenia elekcji, jak też ustanowiono osobę „interreksa” w okresie 
bezkrólewia, ustalając na stałe, że funkcję tę będzie sprawował prymas Polski. 
Wśród oczekiwań, które postawiono kandydatowi na przyszłego króla, jako jeden 
z ważniejszych była gwarancja bezwarunkowego i wiecznego pokoju między 
wszystkimi różniącymi się w wierze, ujęta takimi słowy:  

A iż w Rzeczypospolitej naszej jest niezgoda niemała w sprawie religii 
chrześcijańskiej, zapobiegając temu, aby się z tej przyczyny między ludźmi rozterka 
jaka szkodliwa nie wszczęła, którą po naszych królestwach jaśnie widzimy, 
obiecujemy to sobie wspólnie (…) pokój między sobą zachować, a dla różnej wiary 
i odmiany w kościołach krwi nie przelewać, ani się karać konfiskatą dóbr, 
więzieniem i wygnaniem, i zwierzchności żadnej ani urzędowi do takowego 
postępowania żadnym sposobem nie pomagać … 

Praktyka okazała się inna. Pierwszym elekcyjnym królem Polski został 
francuski książę Henryk III Walezy, który wcześniej dał się we znaki protestanckim 
hugenotom podczas nocy św. Bartłomieja i po niej.  

Po jego niesławnej ucieczce do Francji, królem Polski został znany 
z nietolerancji religijnej książę Siedmiogrodu Stefan Batory (1576-1586). Ten 
jednak przyjął warunki konfederacji warszawskiej i uczciwie ich przestrzegał. 



 str. 147 

Jednak kolejny król elekcyjny, szwedzki książę Zygmunt III Waza bardziej był 
królem państwa kościelnego i Szwecji, niż Polski. Za jego panowania (lata 1587-
1632) skończył się okres słynnej w całej Europie polskiej wolności religijnej. Kolejni 
szwedzcy królowie Polski: Władysław IV Waza (1632-1648) i Jan II 
Kazimierz Waza (1648-1668) zaogniali już i tak złą dla innowierców sytuację. 
Faktyczną władzę w Polsce, sprawowali Jezuici, sprowadzeni do naszego kraju 
w 1564 roku. Oddano w ich ręce wiele szkół. Rozpoczęły się wrogie innowiercom 
działania propagandowe, które zaowocowały napadami na kościoły innych 
wyznań i na samych wyznawców religii innej niż katolicka. Napadano na kondukty 
innowiercze pogrzebowe bezczeszcząc zwłoki zmarłych. Na pierwszej linii frontu 
znaleźli się bracia polscy.  

Znany jest akt terroru z 1611 roku na Iwanie Tyszkiewiczu, który za 
rzekome bluźnierstwo i herezję został skazany na śmierć, a następnie w okrutny 
sposób uśmiercony. W roku 1638, pod pretekstem rzekomego sprofanowania 
przydrożnego krzyża przez kilkunastu uczniów, biskup krakowski Jakub Zadzik 
doprowadził do rozwiązania i zburzenia Akademii Rakowskiej, a jej wykładowców 
skazano na banicję pod karą śmierci.  

W 1658 roku (w trakcie potopu szwedzkiego) uchwałą sejmu polskiego 
nakazano im w ciągu trzech lat zmienić wyznanie lub opuścić Rzeczpospolitą. 
Po upływie tego terminu, przynależność do zboru braci polskich miała być karana 
śmiercią. W 1659 wymogi te zaostrzono, dopuszczona została zmiana wyznania 
wyłącznie na katolicyzm, czas do wyboru skrócono do 2 lat, czyli do lata 1660 roku. 
Po wygnaniu kontynuowali działalność przede wszystkim w Siedmiogrodzie, 
Niderlandach i Prusach Książęcych. Ich ostatnie wspólnoty za granicą zanikły 
w 1803 roku. Zwolennicy nauk braci polskich zaczęli utożsamiać się z kościołem 
unitariańskim. 

Aktualnie w Polsce funkcjonuje odwołująca się do tradycji braci polskich 
Jednota Braci Polskich. W 2003 roku liczyła ona około 260 wyznawców. Ich 
ośrodki działają we Wrocławiu, Gdańsku, Krakowie, Krotoszynie, Poznaniu 
i Warszawie. Charakterystycznymi cechami Jednoty jest przywiązanie do 
żydowskiego Prawa. Obchodzą Wieczerzę Pańską w dniu 14 Nissan, a także 
szabaty cotygodniowe. Niektórzy obchodzą także inne święta żydowskie, na 
przykład Święto Namiotów. Uznają Dekalog w postaci zapisanej w Pięcioksięgu. 
Wszystkie te kościoły są całkowicie niezależne zewnętrznie i wewnętrznie. Celem 
Jednoty jest pielęgnowanie wolnej myśli i życia religijnego nieskrępowanego 
żadnymi dogmatami. Członkami Jednoty mogą być ludzie bezwyznaniowi lub też 



 str. 148 

należący równocześnie do innych organizacji religijnych, niekoniecznie 
chrześcijańskich. 

Polecane linki  z materiałem rozszerzającym zakres informacji:  
Strona Jednoty Braci Polskich: http://jbp.dekalog.pl/guppy/index.php?lng=pl 

Muzeum Historii Polski. Polska tolerancja: https://www.youtube.com/watch?v=HOMiP25r2Is 

BIBLIA NIEŚWIESKA - 1572 r. polskie tłumaczenie całego Pisma Świętego 
z języków oryginalnych, dokonane przez biblistę i uczonego polsko-litewskiego 
Szymona Budnego głównie na użytek Braci Polskich. Szymon Budny był jednym 
z braci, pod którego wpływem były liczne zbory na Litwie. Różniły się one od 
zborów w Koronie poglądami na sprawy społeczne (dopuszczony był udział 
w wojnach obronnych) oraz w na prośbę rodziców dopuszczały chrzest dzieci przez 
pokropienie. 

Biblia była przetłumaczona w Nieświeżu, a wydrukowana w Zasławiu lub 
Uzdzie w 1572 roku przez Macieja Kawęczyńskiego – założyciela pierwszej 
drukarni w północno-wschodniej Polsce. Przekład ten był pierwszym pełnym 
polskim przekładem Pisma Świętego z języków oryginalnych, którego dokonał 
tylko jeden człowiek – Szymon Budny –teolog o europejskiej sławie, uznany za 
najlepszego hebraistę XVIw.  

Szymon Budny był zwolennikiem dosłowności przekładu Pisma Świętego, 
dlatego miał wiele zastrzeżeń do tłumaczenia Biblii Brzeskiej, wydanej w 1563 r. 
przez polskich kalwinistów. Uważał, że pozostawiono w niej przeinaczone 
określenia, dotyczące Jezusa (który według unitarianina Budnego był tylko 
doskonałym człowiekiem, a nie Bogiem) a także wskazywał, że Biblia Brzeska była 
właściwie kompilacją francuskich i łacińskich przekładów, a nie tłumaczeniem 
z języków oryginalnych.  

Bracia polscy, którzy w czasie tłumaczenia Biblii Brzeskiej odłączyli się od 
większości kalwińskiej, zlecili Budnemu i jego współpracownikom poprawienie 
tekstu Biblii Brzeskiej i uwzględnienie jego uwag. Gdy okazało się, że dużo łatwiej 
będzie dokonać nowego tłumaczenia niż poprawiać błędy wcześniejszego 
wydania, Szymon Budny rozpoczął własny przekład z języków hebrajskiego 
i greckiego oryginalnego tekstu Biblii i apokryfów. W przedmowie do swojej Biblii, 
Budny uzasadnia, że przekład ten jest skutkiem błędów w Biblii Brzeskiej. 

Szymon Budny dokonał tej pracy pomimo coraz słabszego wzroku 
i przeciwności ze strony Radziwiłłów nieświeskich, którzy powrócili do 
katolicyzmu. Aby sprostać dosłowności, ale też dotrzeć do polskich czytelników 
wprowadzał liczne hebraizmy (np. transkrypcja imion zamiast tradycyjnych 



 str. 149 

odpowiedników) i neologizmy (np. po raz pierwszy użył takich słów jak „rozdział” 
zamiast kapituła, czy „namiot”, które weszły na stałe do języka polskiego). 
W całym Starym Testamencie Budny oddawał tetragram poprzez zapis imienia 
Bożego w formie „Jehowáh”. 

Jak poprawnie winno się czytać tetragram „JHWH”? 
Tego nie wiadomo. Język pisany nie zawierał samogłosek, więc wymowa nie 

została uzgodniona. Żydzi albo czytali w tym miejscu „Adonai” = Pan lub 
„Haszem” – co znaczy „to imię”.  

Ex 3.13-15: Mojżesz powiedział: „Przypuśćmy, że pójdę do Izraelitów i oznajmię 
im: Bóg waszych ojców posyła mnie do was. Jeśli jednak spytają mnie: «Jak On 
się nazywa?», co im odpowiem?”. 14 Bóg odrzekł: „Jestem tym, kim jestem. Tak 
masz powiedzieć Izraelitom: «Jestem» posyła mnie do was”. 15 Następnie Bóg 
powiedział: „To właśnie oświadczysz Izraelitom: PAN, Bóg waszych ojców, Bóg 
Abrahama, Bóg Izaaka, Bóg Jakuba posyła mnie do was. To jest moje imię 
i takim ma pozostać w pamięci wszystkich pokoleń (Biblia Paulistów) 

W innym tekście Ex 6.3: Ja objawiłem się Abrahamowi, Izaakowi i Jakubowi 
jako Bóg Wszechmocny, ale imienia mego, Jahwe, nie objawiłem im (BT) 

Imię Boga tłumaczone jest jako: JEHOWA w Przekładzie Nowego Świata, 
Bibliach: Gdańskiej, Uwspółcześnionej Biblii Gdańskiej, Budnego, Niedźwiedziej, 
Genewskiej, Tomasza Cranmera; JAHWE w Bibliach: Tysiąclecia i Warszawskiej; 
ADONAJ w Biblii Wiklifa, Leopolity, Wujka oraz w Biblii Królowej Zofii; WIEKUISTY 
w Nowej Biblii Gdańskiej; JHWH w Dzisiejszej Biblii Gdańskiej, PAN w Biblii 
Ekumenicznej oraz w Biblii Pierwszego Kościoła, KYRIOS w Septuagińcie. 

Masoreci w szczególny sposób potraktowali imię Boga – JHWH. W Kodeksie 
Leningradzkim zapisano następujący ciąg znaków  יהוה, co należy (od prawej ku 
lewej): JODA (czyt. J), masora SZWA ( :  oznacza zaakcentowanie, wydłużenie 
zaznaczonej głoski J), HE (czyt. H), WAW (W), masora KAMEC (T czyt.  A), 
HE (nieme na końcu wyrazu).  

W efekcie dawało to brzmienie imienia Bożego jako Îehowi, Îahowa lub 
Îehowa. ale należało czytać ADONAI. Imię Boga w tych brzmieniach było 
powszechnie używane do XX wieku, kiedy badania nad językiem starohebrajskim 
mające na celu odtworzenie najbardziej prawdopodobnej wymowy wskazały na 
formę Jahwe, uznawaną przez znaczną większość badaczy. W 2008 r. Watykan 
powtórzył dyrektywę, zgodnie z którą pełna nazwa JHWH nie powinna być 
używana w liturgii katolickiej z szacunku dla Żydów, którzy nigdy nie wymawiają 
pełnego słowa. 



 str. 150 

Pisownia tetragramu i  form pokrewnych w tekście hebrajskim 
masoreckim (masory na czerwono) 

JHWH ze wskazaniem by być wymawiany jako Adonai, 
Takich miejsc w tekście masoreckim jest 134 

 
W najlepszych manuskryptach biblijnych i wydaniach 

naukowych 

 
Adonai z nieco innymi masorami. 

 
JHWH ze wskazaniem by być wymawiany jako Elohim, 

Takich miejsc w tekście masoreckim jest 7 

 
W najlepszych manuskryptach biblijnych i wydaniach 

naukowych 
 

Elohim 

 
 
Budny usuwał wszystkie odniesienia do boskości Jezusa, uważając je za 

późniejszy dodatek (z niektórych zmian niepotwierdzonych manuskryptami 
później się wycofał). Dosłowność tłumaczenia oraz ogólna niechęć do Braci 
Polskich sprawiły, że Biblia Nieświeska znajdowała czytelników prawie wyłącznie 
wśród tej grupy wyznaniowej.  

Wydawcy Biblii Nieświeskiej wprowadzili jednak bez zgody Szymona Budnego 
pewne zmiany w tekście Nowego Testamentu. Dlatego Budny, który 
nie zaakceptował tych zmian, ponownie wydał przekład Nowego Testamentu pod 
swoim nazwiskiem w Łosku w 1574. Umieścił w nim 11 razy imię Boże „Jehowa” 
w Ewangelii według Mateusza oraz usunął te wzmianki o boskości Jezusa, które 
uznawał za późniejsze wstawki.  

W roku 1589 Szymon Budny wydał, również w Łosku, ostateczne 
tłumaczenie swojego Nowego Testamentu. Uwzględnił w nim niektóre uwagi 
krytyków, które nie miały poparcia w dostępnych podówczas manuskryptach. 



 str. 151 

Wydanie to, jako ostatnie za życia tłumacza, należy uznać za ostateczną wersję 
jego przekładu Nowego Testamentu.  

W roku 1603 Biblia Nieświeska wraz z Biblią Brzeską znalazła się 
na pierwszym polskim indeksie ksiąg zakazanych opracowanym z inicjatywy 
kardynała Bernarda Maciejowskiego. Większość egzemplarzy Biblii Nieświeskiej 
została zniszczona w okresie kontrreformacji.  

Wspomnijmy jeszcze dla ujęcia całości Nowy Testament Marcina 
Czechowica wydany w Rakowie w roku 1577 i przełożony na użytek Braci 
Polskich, którzy nie przyjęli go życzliwie. 

Polecane linki  z materiałem rozszerzającym zakres informacji:  
Biblie Polskie. Biblia Budnego. https://bibliepolskie.pl/przeklady.php?tid=3 

37. BIBLIA JAKUBA WUJKA (1599) 
Niewolnicze tłumaczenie Biblii na podstawie „rogatego” Mojżesza 

w Ex 34.2925. Ingerencja cenzury w przekład Wujka. Dekalog w najbardziej 
katolickiej z katolickich Biblii  oraz w Katechizmie Ludowym ks. Spirago: 
dlaczego niedziela zamiast soboty?  

Jakub Wujek z Wągrowca (1541- 1597) syn Macieja. Rozpoczął naukę 
w miejscowej szkole u cystersów. Potem (1555) kształcił się we Wrocławiu, gdzie 
poddał się wpływom luteran. Gdy wieść o tym doszła do jego rodziców zaraz 
zabrali go z powrotem do domu, gdzie kontynuuje nauki w środowisku na wskroś 
katolickim. W 1558 roku przenosi się do Krakowa, gdzie był studentem ks. Jana 
Nicza - Leopolity. W 1562 roku Jakub trafia do Wiednia, gdzie u jezuitów studiuje 
filozofię, matematykę i grekę. W 1565 roku, w Rzymie studiując teologię wstępuje 
do zakonu jezuitów. Śluby zakonne składa trzy lata później. W 1571 roku zostaje 
rektorem Kolegium Jezuickiego w Poznaniu. Tutaj Wujek pisze swoje Postylle to 
jest kazania (post illa = po tych słowach). W 1578 roku obejmuje stanowisko 
rektora Kolegium Jezuickiego w Wilnie, gdzie też wykłada hebrajski i egzegezę 
biblijną (badanie i krytyczna interpretacja tekstów). Kolejne pięć lat kieruje 
Kolegium w Siedmiogrodzie.  

W 1584 roku bierze udział w kongregacji jezuickiej w Kaliszu, gdzie 
powierzono Wujkowi dokonania nowego tłumaczenia Wulgaty na język polski. 
Pracuje nad nim będąc w Krakowie i już w 1589 roku kończy przekład Nowego 
Testamentu, ale drukuje go dopiero w 1593 roku i powtarza w mniejszym 

 
25 W Biblii Leopolity Mojżesz też ma rogi, ale już np. w Biblii Budnego twarz Mojżesza jest 

świetlista 



 str. 152 

formacie w 1594 roku. We wstępie wyjaśnia powody podjęcia prac nad 
tłumaczeniem „z łaciny z dodaniem greckiego i żydowskiego oraz adnotacji 
wyjaśniających trudne miejsca”, wśród których jest sprostowanie nauki „przez 
innowierców fałszywie przedstawionej”. Wymienia przy tym Biblię Brzeską, która 
„gładkością polskiej mowy przechodzi krakowską, tak jak błędów i kacerstwa jest 
pełna. Zwłaszcza zaś w adnotacjach i wykładach położonych na marginesie i Biblię 
Nieświeską i Nowe Testamenty Seklucjana”. Pomimo tego, dokonując przekładu 
Starego Testamentu, który kończy w lipcu 1596 roku nie cofa się przed 
skorzystaniem z osiągnięć językowych Biblii Brzeskiej i Biblii Szymona Budnego. 
Nie doczekał się jednak jego wydania w 1599 roku z powodu „powolnej pracy 
zakonnych cenzorów”. Zmarł dwa lata wcześniej. 

Biblia Wujka zawiera, w przeciwieństwie do Biblii Leopolity, objaśnienia 
rzeczowe oraz dogmatyczno-apologetyczne (wymiar praktyczny teologii). 
Obejmuje także odniesienia do tekstu oryginalnego, co ma duże znaczenie przy 
błędnie podanych zwrotach w tekście źródłowym przekładu. Tłumacz wyznaje we 
wstępie, że stara się oddać myśl oryginału zachowując dosłowność, jeżeli nie 
sprzeciwia się ona duchowi języka polskiego. Troskę o piękno języka 
podporządkowuje zatem wierności myśli. Styl i następstwo wyrazów Wulgaty, 
z której korzystał Wujek, zmienia przystosowując je do ducha języka polskiego. 
Ten jego przekład zwany jest potocznie „Wujek A”. 

Komisja zakonnych cenzorów pracująca pod kierownictwem Stanisława 
Grodzickiego z Poznania, skończyła pracę dopiero po dwóch latach wprowadzając 
do Biblii Jakuba Wujka wiele zmian. Miała ona inne podejście do przekładu 
Biblijnego. 

Cenzorzy dopatrzyli się w przekładzie Wujka podobieństw do protestanckich 
tłumaczeń. Ponadto zarzucano mu, że podczas tłumaczenia brał do ręki hebrajski 
i grecki tekst Pisma Świętego, podczas gdy wolno mu było korzystać tylko 
z łacińskiej Wulgaty preferując dosłowność przekładu.  

W oczach krytyków, praca cenzorów nie przyniosła korzyści tekstowi Wujka. 
Wręcz przeciwnie, pozbawiła przekład Wujkowy i wierności, i piękna języka, jego 
jasności i tych cech, które tak korzystnie uderzają w Wujkowym wydaniu Nowego 
Testamentu i Psałterza. Tych cech, które stanowiły widoczny postęp w katolickiej 
pracy tłumaczeniowej.  

Niemniej jednak Biblia Wujka, która zdaniem krytyków winna zwać się raczej 
Biblią Jezuitów, zastąpiła Biblię Leopolity i pełniła rolę podstawowego polskiego 
przekładu katolickiego przez ponad trzy wieki. Przez 366 lat, aż do wydania Biblii 
Tysiąclecia w 1965 roku, była jedynym katolickim przekładem, używanym 



 str. 153 

w Polsce. Dla wielu emigrantów była ona także jedynym podręcznikiem języka 
polskiego. 

Formalnie jednak, dopiero od połowy XVIII w. Biblia Wujka stała się 
obowiązującym w Kościele Rzymsko-katolickim w Polsce tekstem Pisma Świętego, 
zatwierdzonym przez Stolicę Apostolską. Takie imprimatur, czyli zgodę na druk 
Biblii Wujka uzyskał ks. Szymon Kozłowski w latach 60. XIX wieku, Michał 
Grucksberg w latach 70. XIX w, biskup Piotr Kossowski w ozdobnym wydaniu Biblii 
Wujka z 1893 roku. Jeszcze wielokrotnie wznawiano wydania tej Biblii zachowując 
jej język, ale dostosowując go do współczesnej polszczyzny (zwane potocznie 
transkrypcją „Wujek B”), aż do ostatniego jej wydania w Krakowie w 1962 roku. 
Jest jeszcze jedna transkrypcja Biblii Wujka, zwana „Biblia Wujka - C” - przekład 
całkowicie już uwspółcześniony, nie tylko pod względem gramatycznym 
i ortograficznym ale też styl jest dostosowany do wymogów współczesnego 
języka. Jest to już nie tyle Biblia Wujka, ale Biblia jej redaktorów (ks. Stanisław 
Styś, ks. Władysław Lohn) stworzona na podstawie Biblii Wujka. 

Niektórzy z odwiedzających wystawę ze zdziwieniem zauważają, że Dekalog 
w Biblii Wujka różni się od tego, który znają z lekcji religii. -A myśleliśmy, że to 
tylko w bibliach protestanckich jest ten żydowski! Warto na tą okazję zwrócić 
uwagę na jeden z katechizmów Kościoła Katolickiego, np. „Katolicki Katechizm 
Ludowy stosownie do potrzeb i czasu pedagogicznie opracowany przez ks. prof. 
Franciszka Spirago, który przełożył na polskie za zezwoleniem autora ks. dr 
Wojciech Galant, profesor teologii w Przemyślu, podkomorzy jego świętobliwości 
Piusa X”. Czytamy w nim: „Bóg nakazuje święcić siódmy dzień tygodnia, ponieważ 
Sam odpoczął siódmego dnia po dokonaniu dzieła stworzenia” A nieco dalej, na 
stronie 167 wydania III, w rozdziale poświęconym „trzeciem przykazaniu Bożem” 
czytamy: „Pan Bóg rzekł na górze Synaj: Pamiętaj abyś dzień sobotni święcił. Sześć 
dni (nie więcej) robić będziesz i będziesz czynić wszelkie dzieła twoje. Trzecie 
przykazanie Boże obejmuje dwa przykazania: nakaz święcenia niedzieli i nakaz 
pracy” 

Polecane linki  z materiałem rozszerzającym zakres informacji:  
Biblie Polskie. Biblia Wujka. https://bibliepolskie.pl/przeklady.php?tid=1 

38. BIBLIA GDAŃSKA (1632) 
Dedykacja dla księcia Krzysztofa Radziwiłła. Porównanie kilku 

wersetów według przekładu Biblii Gdańskiej z innymi przekładami 
(zob. Przykłady Przekładów).  



 str. 154 

O ile Biblia Jakuba Wujka przez długie lata służyła wiernym Kościoła 
Katolickiego, tak protestanci w Polsce nie mieli praktycznie swojej Biblii. Ani Biblia 
Brzeska ani też Nieświeska nie przetrwały w wystarczającej ilości do końca XVI 
wieku. Znaczna część nakładu tej pierwszej została spalona na stosie na Wileńskim 
Rynku przez syna fundatora tej Biblii, księcia Krzysztofa Radziwiłła Sierotkę. Druga 
z nich nie przyjęła się z uwagi na radykalne poglądy Braci Polskich, dla których była 
ona sporządzona. 

W tej sytuacji, synod zborów reformowanych, który odbył się w Ożarowie 
w roku 1604 zlecił Marcinowi Janickiemu dokonanie nowego przekładu Biblii. 
Janicki prawdopodobnie przetłumaczył całe Pismo Święte, ale drukiem w 1606 
roku ukazał się w Gdańsku tylko: „Nowy Testament Pana naszego Jezusa Chrystusa 
z greckiego na polski język z pilnością przełożony: A teraz znowu przejrzany y z 
dozwoleniem Starszych wydany. W Gdańsku drukowano u wdowy Guilhelma 
Guilmothana Roku Pańskiego 1606”  

O genezie powstania tego tłumaczenia prof. dr Jan Szeruda (1889-1962) pisze 
w następujący sposób: „Starania o nowe wydanie Biblii trwały przeszło ćwierć 
wieku. Myślano początkowo o nowym przekładzie. Sprawą tą zajmowały się 
synody kościoła ewangelicko-reformowanego. Korzystając z pracy ks. Marcina 
Janickiego, pastora zboru reformowanego w Secyminie (w Sandomierskiem), który 
przełożył całą Biblię z oryginału, powierzono w r. 1600 na synodzie w Ożarowie 
temu „mądremu mężowi” wydanie nowego przekładu. W r. 1602 postanowiono 
odłożyć wydanie Biblii do zebrania się superintendentów, wyznaczyć do tego 
tłumaczenia rewizorów i obmyślić pieniądze na opędzenie kosztów. W r. 1603 na 
synodzie bełżyckim (w pow. lubelskim) powtórnie postanowiono wydać 
tłumaczenie Janickiego po uprzednim dokonaniu rewizji, do czego wezwano 
teologów helweckiego i augsburskiego wyznania oraz przedstawicieli Jednoty 
Braci Czeskich. Ci uczeni mężowie mieli się zebrać w r. 1604 na synodzie 
w Baranowie (w Sandomierskiem), w majątku wojewody brzeskiego, który na ich 
utrzymanie łożyć obiecał. Na tym synodzie polecono ks. Danielowi 
Mikołajewskiemu, seniorowi zborów kujawskich i ks. Janowi Turnowskiemu, 
seniorowi Jednoty czeskiej w Wielkopolsce, aby tłumaczenie Janickiego porównali 
z Biblią brzeską, czeską (1579-1593), francuską, łacińską Pagninusa i Wulgatą, 
i potrzebne uwagi zamieścili.” [www.luteranie.pl; Geneza i charakter Biblii 
Gdańskiej”, ks. prof. dr Jan Szeruda] 

Mikołajewski i Turnowski podjęli się zleconego zadania. Ukończyli go 
w 1623 roku, ale dopiero w 1629 roku na synodzie protestanckim w Wilnie 
uzyskali zgodę na jego wydanie. Przed wydaniem tej Biblii poddano ją adjustacji 



 str. 155 

przez przedstawicieli wyznań protestanckich: augsburskie, kalwińskie i przez braci 
czeskich.  

Druk przekładu rozpoczęto w roku 1630. Pełny przekład ukazał się 18 
listopada 1632 roku w drukarni Hünefelda w Gdańsku (stąd przyjęta później 
nazwa). Na ogół staranna korekta nie wychwyciła błędu drukarskiego w Ewangelii 
Mateusza 4.1 i przepuszczono tekst: „Tedy Jezus zawiedziony jest na puszczą od 
Ducha, aby był kuszony do Dyabła” – zamiast „od Dyabła”. Pomyłka drukarska stała 
się przyczyną długotrwałego i kosztownego procesu. Z tego też powodu już w roku 
1633 wydano Nowy Testament w małym formacie bez tego błędu.  

W roku 1633 Stolica Apostolska wprowadziła Biblię Gdańską na Indeks ksiąg 
zakazanych. Rok później prymas Jan Wężyk surowo zakazał katolikom by „pod 
klątwą Stolicy Apostolskiej tej Biblji nie ważyli się czytać, chować, przedawać lub 
komukolwiek darować, lecz gdyby którykolwiek ją dostał, ma natychmiast oddać 
ją proboszczowi, a proboszcz swojemu biskupowi”. Zaś księgarzom i drukarzom 
nakazał „aby nie ważyli owej biblji przedawać, lub jakimkolwiek sposobem nowo 
drukować”.  

Biblia Gdańska, w całej swojej historii, miała dla polskich protestantów takie 
znaczenie jak dla katolików Biblia Jakuba Wujka. Z tego też powodu do XIX wieku 
wydano ją 6 razy. W wieku XIX oraz XX (do końca II Wojny Światowej) Biblię tą 
wznawiano już wielokrotnie (przynajmniej 75 razy).  

Biblia Gdańska pozostawała głównym przekładem używanym przez polskich 
ewangelików i ewangelicznych chrześcijan do roku 1975, to jest do wydania Biblii 
Warszawskiej.  

Jak wspomniano, szczególnie pierwsze wydania Biblii Gdańskiej zawierały 
także księgi uznawane przez protestantów za apokryfy, które umieszczano 
pomiędzy Starym i Nowym Testamentem. Współczesne wydania nie kontynuują 
tej tradycji.  

W latach 1938–1939 zespół redakcyjny utworzony przez Wolnych Badaczy 
Pisma Świętego opracował pierwszą polską konkordancję biblijną do tekstu Biblii 
Gdańskiej. Do wybuchu II wojny światowej zespół redakcyjny oprawił kilkadziesiąt 
egzemplarzy tej konkordancji, której wydawcą było Wydawnictwo ZWBPŚw26 
„Straż” z Białegostoku. Po wojnie ZWBPŚw wspólnie z Kościołem Chrześcijan 
Baptystów oprawiło ocalałe w magazynach drukarni „Kompas” egzemplarze 
i rozdzieliło je pomiędzy oba związki wyznaniowe. Zrzeszenie Wolnych Badaczy 
Pisma Świętego wydało konkordancję ponownie w swoim wydawnictwie „Na 

 
26 Zrzeszenie Wolnych Badaczy Pisma Świętego 



 str. 156 

Straży” w latach 1965 i 1982 w Krakowie. Czwarte wydanie, będące kopią wydania 
z roku 1939 wydało Wydawnictwo „Znaki Czasu” w Warszawie w roku 1982 i w 
Gliwicach w 1991 roku.  

W roku 1996 wydawnictwo ZWBPŚw „Na Straży” wydało polska wersję 
konkordancji Stronga dla Nowego Testamentu (wydanie II – 2007, wydanie III – 
2014) opartą na tekście Biblii Gdańskiej, zgodnie z edycją z roku 1959. Stary 
Testament w tej konkordancji wydano w dwóch tomach w roku 2004 (wydanie II 
– 2017).  

Pierwsze wydanie Biblii zawiera dwie dedykacje. Pierwsza z nich to 
tradycyjna dedykacja dla panującego króla, w tym przypadku jest nim Władysław 
IV Waza. Zaczyna się ona słowami: Najjaśniejszemu Panu a Panu 
Władysławowi Zygmuntowi, z łaski Bożej obranemu Królowi Polskiemu...   

Zastanawiające jest jednak to, że jest ona podpisana przez Krzysztofa 
Radziwiłła! Dlaczego pod protestancką Biblią podpisuje się Krzysztof 
Radziwiłł.  Czy to ten sam książę, który tak zawzięcie walczył 
z protestancką Biblią zafundowaną przez jego ojca Mikołaja Czarnego? 
Można by wymienić wiele zasług tego księcia dla kontrreformacji: budował 
kościoły dla Jezuitów, podarował drukarnię jezuickiej Akademii Wileńskiej, był 
fundatorem kolegium jezuitów w Nieświeżu, wspierał rozruchy lipcowe w 1591 
roku, podczas których motłoch katolicki spalił kościół, dom, przytułek i szkołę 
ewangelików reformowanych. W życiorysie „Sierotki” nic jednak nie wskazuje na 
choćby ślady sympatii dla innowierców! Ponadto, „Sierotka” nie mógł podpisać 
Biblii Gdańskiej, ponieważ zmarł w 1616 roku, a więc 16 lat przed jej wydaniem.  

Otóż, w latach 1585 – 1640 żył inny książę Krzysztof Radziwiłł, syn Krzysztofa 
Mikołaja Radziwiłła Pioruna z birżańskiej linii tego rodu. Był on kasztelanem 
i wojewodą wileńskim, hetmanem polnym litewskim, ale – to co nas tutaj 
najbardziej interesuje – był przez całe życie gorliwym ewangelikiem 
reformowanym i hojnym patronem Jednoty Wileńskiej, która nazywała go "panem 
i pierwszym po Bogu obrońcą." O jego ochronę zabiegały także kościoły kalwińskie 
w Koronie.  

Książe ten bardzo ciężko przeżył proces o zbór wileński w 1640 roku w którym 
wyrokiem królewskim Władysław IV, nie tylko że nie ukarał sprawców napadu na 
zbór kalwinistyczny przy ulicy Świętomichalskiej, w wyniku którego budynek został 
zniszczony, ale nakazał jego przeniesienie za mury miejskie i zakazał czynności 
duszpasterskich pastorom w obrębie miasta. Zdaniem współczesnych zmarł 
załamany obrotem sprawy. 



 str. 157 

W takich okolicznościach zupełnie jasne staje się, dlaczego druga dedykacja 
Biblii Gdańskiej skierowana jest: Oświeconemu Książęciu a Panu Jego 
Książęcey Mości, Panu Chrysztofowi Radziwiłłowi...  

Dedykację tą podpisali: Superdttendentowie i pasterze zborów 
ewangelickiech w Polsce.  

Interesujące jest, co zawiera ta dedykacja. Oto treść jej pierwszej strony: 
Oświeconemu Kśiążęćiu á Pánu Jego Książęcej Mości, Panu Chrysztofowi 

Radziwilowim S. Państwa Rzymskiego, y ná Bierzách y Dubinkách Ksiażęciu, 
Hetmánowi Polnemu Wielkiego Księſtwá Litewſkiego, nam wielce Mośćiwemu 
Pánu y Dobrodźiejowi. Oświecone Mośćiwe Kśiążę, nam wielce Mościwy Pánie y 
Dobrodźieju. 

Gdy tá Piſm Swiętych Kśięgá przed ßeśćiądzieśiąt y dźiewiąćią lat wydána27, 
dla niedoſtátku Exemplarzom, bądź ludźi bądź czáſow zazdrośćią wygubionych, 
odnawiáć śię drukiem poczęłá, áni było trzebá, áni śię godziło ßukáć jey skłonienia 
dla obrony y zálecenia w inßym Domu y pod inßym Imieniem, jedno z czyjego przed 
tym ná świat była wyßłá. 

 MIKOLAI RADZIWIL Wojewodá Wileńſki ſławney pámięci, z pobożney ſwey 
zawiśći y tu Pánu Bogu powinnośći (jáko ſam o ſobie świadczy, y wßystkie 
chwalebne jego poſtępki w tym y w potomnym wieku toż o nim mowić będą) 
wielkim ſtárániem y właſnym nákłádem ſwojim z orientálnych językow Biblią 
Swiętą przetłumácżyć y drukowáć dał; y potym nie tylko do używánia Zborow 
Bożych w Koronie y w W. X. Litewſkim zgromádzonych, ále też y do páłacu y ręku 
ná on cżás Pomázáńcá Bożego, wiernym y życzliwym oney był przewodnikiem. 

 Do RADZIWILA tedy, jáko nieodrodnego zacnych Przodkow Potomká teraz śię 
gárnie; A przez niego do KROLA JEGO MOSCI Páná náßego miłościwego á z 
świętobliwego przykłádu jego, do wßystkich tey Rzeczypospolitey Stanow 
zálecenie otrzymać tußy. A jáko przed tym temu zacnemu Kśiążęcemu Domowi źle 
śię byłá nie nádáłá; owßem u ſwych miłość y powagę, u poſtronnych pochwałę  

Biblia Gdańska przeszła następujące rewizje:  
 Królewiecką z 1738 roku (nazwa od miejsca wydania), 
 Warszawską z 1881 roku (nazwa od miejsca wydania) – rewizja Nowego 

Testamentu, 
W tradycji Biblii Gdańskiej powstał także w 2012 roku przekład zatytułowany 

Nowa Biblia Gdańska, przygotowany przez Śląskie Towarzystwo Biblijne. 

 
27 1632 – 69 = 1563 – rok wydania Biblii Brzeskiej 



 str. 158 

W odróżnieniu od rewizji jest to jednak nowe tłumaczenie oparte na Textus 
Receptus, Tanach Izaaka Cylkowa i Septuagincie.  

Uwspółcześniona Biblia Gdańska (Pilnie i wiernie przetłumaczone w 1632 r. 
z języka hebrajskiego na język polski z uwspółcześnioną gramatyką oraz 
uaktualnionym słownictwem wydano jesienią 2017 roku przez Fundację 
Ewangeliczną Wrota Nadziei z Torunia. Podstawą przekładu Nowego Testamentu 
był Textus receptus. W zakresie ksiąg hebrajskich korzystano z tekstu 
masoreckiego w wydaniu Hebrew Text: Westminster Leningrad Codex. 

Polecane linki  z materiałem rozszerzającym zakres informacji:  
Biblie Polskie. Biblia Gdańska. https://bibliepolskie.pl/przeklady.php?tid=1 

https://www.nastrazy.pl/archiwum/2006_3_13.htm 400. rocznica wydania N.T. Biblii Gdańskiej. 

39. XIX I XX WIEK – ROZWÓJ KRYTYKI BIBLIJNEJ 
Dobrze jest studiować Biblię w grupach, w której każdy uczestnik 

posiada inny przekład Biblii.   
Przez kolejne 300 lat praktycznie nie powstawały nowe polskie przekłady 

Biblii. Wydawano i rozpowszechniano głównie katolicką Biblię Jakuba Wujka 
i protestancką Biblię Gdańską, wydawaną za granicą przez polski oddział 
Brytyjskiego Towarzystwa Biblijnego, założony w Polsce już w 1816 roku, czyli 
ponad 200 lat temu. Jest to jedno z najstarszych towarzystw biblijnych na świecie!. 
Działo się tak nie tylko z powodu rozbiorów Polski (1772-1918). 

Pod koniec XIX wieku Żyd Izaak Cylkow podjął się tłumaczenia Starego 
Testamentu z hebrajskiego na polski, zachowując jego typowo żydowskie 
zrozumienie. Chciał w ten sposób udostępnić Torę, Psalmy i inne księgi 
polskojęzycznym Żydom. 

W połowie XX wieku powstało około 10 nowych polskich przekładów Biblii. 
Rozstrzygnęła o tym Encyklika Divino afflante Spiritu (o właściwym rozwoju 
studiów biblijnych) z 1943 roku, w której Pius XII zachęca biblistów do 
tłumaczenia Pisma Świętego „z języków pierwotnych”. 

Postanowienia obradującego od października 1962 roku do grudnia roku 
1965 Soboru Watykańskiego II sprawiły, że Kościół Rzymskokatolicki zaczął się 
reformować. Odwołano wówczas wszystkie dawniejsze zakazy tłumaczenia Biblii 
z języków oryginalnych: hebrajskiego, aramejskiego i greckiego na języki 
narodowe. Sobór odwołał też zakaz indywidualnego czytania i studiowania Pisma 
Świętego, a nawet zachęca katolików, aby je poznawali, czytali i zgłębiali. Dało to 
początek lawinowemu wręcz rozwojowi biblistyki na świecie. 



 str. 159 

Oto najważniejsze współczesne przekłady polskie: 
 Już u progu XXw., dokładnie w 1900 roku ukazał się Nowy Testament Jezusa 

Chrystusa w tłumaczeniu przez ks. Antoniego Szlagowskiego. Podstawą tego 
tłumaczenia jest łacińska Wulgata z uwzględnieniem tłumaczenia Jakuba Wujka. 
Zachowana jest tu celowo archaizacja języka, co ma dodać podniosłości temu 
dziełu. 

 O. Władysław Szczepański (1914-1917 r.) – Bóg człowiek w opisie 
ewangelistów. Nowy synoptyczny przekład czterech Ewangelii w jednej. Jest to 
pierwsza próba tzw. synopsy w języku polskim (harmonizacja czterech 
Ewangelii w jednej linii czasu). Autor był znawcą nie tylko oryginalnych języków, 
ale też kultury i geografii żydowskiej za czasów Jezusa. Nieco później wydał 
przekład samych Ewangelii na podstawie języka greckiego pozostawiając wszak 
utarte zwroty z Biblii Wujka. Przekład był chwalony ze względu na jego wierność 
i prostotę języka, ale miał też zajadłych krytyków. Na wystawie znajduje się 
wydany pośmiertnie w 1932 roku Nowy Testament i Dzieje Apostolskie. 
Redaktorem wydania jest ks. Prokulski. 

 Tłumaczenie Pisma Świętego Starego i Nowego Testamentu na język polski, 
dokonane z Wulgaty przez arcybiskupa Jana Marię Michała Kowalskiego 
(przekład mariawicki). Próby krytycznego przekładu były publikowane na 
łamach czasopisma Maryawita od jego pierwszego numeru, czyli już od 
1907 roku. Pierwsze całościowe wydanie Nowego Testamentu ukazało się 
w 1921r. Pismo Święte Starego Testamentu Kościół Starokatolicki Mariawitów 
wydał na przestrzeni lat 1923–1927 (w formie kolejnych zeszytów składających 
się na dwa tomy). Praca translatorska opierała się głównie na tekście łacińskiej 
Wulgaty, jednakże z uwzględnieniem greckiego oryginału. Wspomagano się 
również polskim przekładem Biblii Leopolity. 

 Ks. Józef Kruszyński (1939 r.) był biblistą i profesorem KUL. Jego intencją było 
przetłumaczenie całego Starego Testamentu. Do 1939 roku wydał większość 
ksiąg, zabrakło tylko ksiąg Machabejskich oraz większej części ksiąg prorockich. 
Prace Kruszyńskiego należały do pierwszych katolickich przekładów 
z języków oryginalnych na język polski. Były to też najszersze 
dwudziestowieczne przekłady Starego Testamentu na polski aż do Komentarzy 
KUL i Biblii Tysiąclecia, które ukazały się w latach 60. 

 Ks. Eugeniusz Dąbrowski (1947 r.) – przekład Nowego Testamentu 
z Wulgaty, trzymający się „tradycji polskiego języka biblijnego”, to jest Biblii 
Jakuba Wujka. Ukazało się ponad 20 wydań w blisko dwóch milionach 
egzemplarzy. Był to najbardziej znany w latach powojennych egzemplarz 



 str. 160 

Nowego Testamentu. Nie boi się używać dosadnych zwrotów, np. „wszystko 
uznaję za gnój” (Flp 3.8). 

 Ks. Feliks Gryglewicz (1947 r) – Ewangelie i Dzieje Apostolskie 
przetłumaczone bezpośrednio z języka greckiego, zrywa całkowicie 
z tradycją unowocześniania Biblii Jakuba Wujka wkraczając na nową 
drogę, którą później pójdą następni tłumacze polskiej Biblii. Zarzucano mu 
używanie „zbyt potocznego języka”. 

 Ks. Seweryn Kowalski (1957 r.) – idzie w ślad ks. Gryglewicza tłumacząc NT 
z greckiego. Charakteryzuje się on pięknem języka polskiego kosztem 
„sumiennej dokładności”. Ukazały się liczne wydania tego przekładu, niektóre 
ozdobne. 

 Ks. Czesław Jakubiec opublikował w 1957 r. tłumaczenie Księgi Rodzaju i Księgi 
Hioba wraz z komentarzem do tych ksiąg. Było to dzieło pionierskie na gruncie 
polskim. Jego tłumaczenie weszło potem w skład pierwszego wydania Biblii 
Tysiąclecia. (Na wystawie Genesis w tłumaczeniu Cz. Jakubca i autoryzowana 
przez E. Dąbrowskiego a wydana w 1957 roku przez Wydawnictwo Sióstr 
Loretanek- Benedyktynek). 

 Artur Sandauer (1974 r)– polsko-żydowski krytyk literacki, stworzył ciekawy 
eksperyment translatorski polegający na oddaniu gry słów hebrajskich 
w oryginale Biblii. Mianowicie Gen 1.2: A ziemia była mętem i zamętem (tohu 
wawohu), i mrokiem w obliczu Odmętu; Gen 2.24: Mężyca (isza) się nazowi, iże 
wyjęta jest mężowi (isz); Gen 11.9: Nadano mu imię Babel (babel) bo tu zabełtał 
(balal) Bóg języki.  

 Na tysiąclecie chrztu Polski (1965 r) powstała Biblia Tysiąclecia (BT)– do 
dzisiaj używana w kościelnej liturgii. Przetłumaczyli ją benedyktyni tynieccy, 
więc nazywa się ją też Biblią Tyniecką. Benedyktyni to stary zakon a ich opactwo 
w Tyńcu pod Krakowem ma 1000 lat. Do dzisiaj była już wielokrotnie 
rewidowana i zmieniana (5 wydań). Pierwsze jej wydanie było obarczone 
wieloma błędami - przez ks. Dąbrowskiego nazwane zostało „wydaniem tysiąca 
błędów”. Tłumacze posiłkowali się istniejącym przekładem na język francuski 
z 1955 r. (zwanym potocznie Biblią Jerozolimską), toteż wpływy tego języka są 
wyraźnie widoczne w polskim przekładzie. Dość nietypowym rozwiązaniem 
pierwszego wydania Biblii Tysiąclecia jest między innymi tłumaczenie księgi 
Rodzaju 1.2, gdzie czytamy „boski wiatr” w miejsce popularnego „Duch 
Boży”. Nie jest to jednak błąd, ale wersja na jaką zdecydowali się tłumacze 
katoliccy, poszerzając w ten sposób rozumienie hebrajskiego tekstu. Drugie 
wydanie BT2 zostało dla przekory nazwane „przekładem tysiąca poprawek”. 



 str. 161 

W wydaniu trzecim przystosowano język do użytku liturgicznego (np. imię 
Jahwe zastąpiono słowem Pan). Wydanie czwarte jest w zasadzie powtórzeniem 
wydania 3. Poprawne już teologicznie, piąte wydanie BT, (BT5), ukazało się 
w 2006 r. Nie tworzono przy tym wydaniu nowego przekładu, przełożono 
jedynie dodatkowe materiały. 

 Kilka lat po niej powstała katolicka Biblia Poznańska z obszernymi, 
w porównaniu do Biblii Tysiąclecia, komentarzami. Biblia Poznańska (BPz)-– 
wydana została w trzech tomach przez księgarnię św. Wojciecha w 1973 r. Na 
czele zespołu redakcyjnego złożonego z biblistów związanych głównie 
z Uniwersytetem Jagiellońskim stanął ks. prof. Aleksy Klawek. W ankiecie 
biblistów polskich z 1999 Biblia Poznańska została uznana za najlepszy 
polski przekład Pisma Świętego. Miała służyć katolickiej inteligencji oraz 
osobom bliżej interesujących się tematyką biblijną. Zawiera ona przekład 
Starego i Nowego Testamentu dokonany przez 24 biblistów polskich. Trzecie 
wydanie tej Biblii ukazało się w 1994 roku. 

 Za taką inicjatywą poszli także bibliści z KUL-u w Lublinie wydając z inicjatywy 
ks. Eugeniusza Dąbrowskiego Biblię z komentarzem naukowym. Nowy 
Testament w objętości 12 tomów został wydany w 1979 roku. Stary Testament 
w dalszym ciągu się ukazuje. Ma ona kilkadziesiąt tomów, ponieważ każda 
księga jest wydawana osobno, ze wstępem i obszernym komentarzem. W latach 
1991 - 2021 ukazało się 26 zeszytów składających się na kolejne księgi. Biblia 
ta, z uwagi na inicjatorów, została nazwana Biblią Lubelską (BL). 

 Biblia warszawsko-praska (BR). – tłumaczenie Biblii na współczesny język polski 
dokonane przez ks. bp. Kazimierza Romaniuka. Praca nad przekładem 
rozpoczęła się w 1961 i zajęła autorowi 35 lat. W 1976 ukazał się przekład 
Nowego Testamentu, a w 1997 całej Biblii. Podejmując pracę nad własnym 
tłumaczeniem Nowego Testamentu, ks. Kazimierz Romaniuk starał się zachować 
choćby częściowo ekumeniczny charakter przekładu. Dlatego też w pierwszym 
wydaniu Nowego Testamentu przypisy i wyjaśnienia zostały znacznie 
ograniczone. Podstawowym założeniem tłumacza była daleko posunięta 
komunikatywność języka. Dlatego Biblia warszawsko-praska uznawana jest za 
dokonanie na pograniczu przekładu dynamicznego i parafrazy. W 1985 ukazała 
się Synopsa polska czterech ewangelii  oparta na tłumaczeniu 
bp. Romaniuka. Konkordancja do przekładu Nowego Testamentu ukazała się 
w dwóch tomach (A–O, P–Ż) w Warszawie w roku 1985 nakładem Akademii 
Teologii Katolickiej. 



 str. 162 

 Wcześniejsze próby ekumenicznych tłumaczeń Biblii lub choćby samego 
Nowego Testamentu z sukcesem, po przełamaniu przyzwyczajeń do frazeologii 
koncesyjnych, zakończono w 2018 roku, kiedy to wydano kompletny 
międzywyznaniowy przekład – Biblię Ekumeniczną (BE). Podpisały się pod nim 
przedstawiciele 11 chrześcijańskich kościołów w Polsce. Biblia została wydana 
w dwóch wariantach: bez apokryfów i z apokryfami. Pod tym ostatnim nie 
podpisał się przedstawiciel Kościoła Adwentystów Dnia Siódmego. W Biblii tej 
zrezygnowano z niektórych utartych, acz nie do końca zrozumiałych słów, jak 
np. dziedziniec twierdzy zamiast pretorium, oddział zamiast kohorta, 
przebaczenie zamiast odpuszczenie grzechów. Zrezygnowano z niektórych 
dostojnie brzmiących i utrwalonych określeń: „zaprawdę powiadam wam” -> 
„zapewniam was”; tunika -> koszula, dzieciątko -> dziecko i inne. W BE 
zrezygnowano z marginalnych przypisów konfesyjnych pozostawiając jednak 
ograniczone wstępy do poszczególnych ksiąg. Wcześniej, w 2001 roku, 
powstał Przekład Ekumeniczny Nowego Testamentu, lecz nie jest on uznany 
za dobre dzieło. Do prac nad tym przekładem nie zaproszono przedstawicieli 
Kościoła Rzymskokatolickiego. Do przekładów ekumenicznych można by 
zaliczyć Ekumeniczny Przekład Przyjaciół (EPP), który został opublikowany 
w 2012 roku z inicjatywy katolicko-prawosławno-zielonoświątkowej 
na podstawie tekstów bizantyjskich. 

 Biblia Warszawska (BW) - Nowy Przekład Pisma Świętego Starego i Nowego 
Testamentu dokonany przez profesorów Chrześcijańskiej Akademii 
Teologicznej nie jest kolejną wersją Biblii Gdańskiej. Wydana została przez 
Brytyjskie i Zagraniczne Towarzystwo Biblijne w Warszawie. Nowy Testament 
wydano w 1966 r. a całą Biblię w 1975 r. Wydanie Biblii Warszawskiej z 1990 
roku zawiera zaczerpnięte z Biblii Tysiąclecia księgi deuterokanoniczne, co 
miało być ukłonem wydawcy w kierunku przekładu ekumenicznego. Obecnie 
wydawca ma zmienioną nazwę na Towarzystwo Biblijne w Polsce. Towarzystwo 
powstało w 1804 r. w Londynie (w 1814 r. - oddział w Polsce). 

 Biblia w Przekładzie Nowego Świata (PNŚ). Jest ona tłumaczeniem z New 
Word Translation of Holy Scriptures, wydanie z 1984 r, z uwzględnieniem 
języków oryginału (hebrajskiego, aramejskiego i greckiego). Pierwotne dzieło 
pochodzi z 1950 r. Wydawca: Strażnica – Towarzystwo Biblijne i Traktatowe. 
Zalecana przez Związek Wyznaniowy Świadków Jehowy w Polsce. 

 Słowo Życia (SŻ)– protestancka parafraza Nowego Testamentu, powstała 
w środowisku ewangelicznym, której założeniem było oddanie przesłania 
Jezusa Chrystusa we współczesnym, zrozumiałym języku. Nie jest to klasyczny 



 str. 163 

przekład, gdyż z uwagi na daleko idący dynamizm, sami tłumacze uważają go 
za parafrazę tekstu. Wydany został w 1989 r. przez Instytut Wydawniczy 
„Agape”. 

 Edycja Świętego Pawła (Paulińska) (BP) – katolicki przekład Pisma Świętego 
z języków oryginalnych z komentarzem, dokonany przez Zespół Biblistów 
Polskich z inicjatywy Towarzystwa Świętego Pawła. W roku 2005 wydano Nowy 
Testament, zaś pełne wydanie Pisma Świętego ukazało się w listopadzie 
2008 r. Pierwszym jednak przekładem stworzonym na zlecenie Paulistów był 
stworzony w latach międzywojennych przez ks. Edwarda Grzymałę (1936) 
przekład „Ewangelja Święta Pana Naszego Jezusa Chrystusa”.  Biblia Paulistów 
charakteryzuje się językiem współczesnym, dostosowanym do aparatu 
pojęciowego współczesnego czytelnika. Starano się ją uwolnić od form 
zawiłych i archaicznych, przy zachowaniu wierności wobec tekstu 
oryginalnego. W 2012 ukazała się pierwsza wersja audio tej Biblii zatytułowana 
„Wiara rodzi się ze słuchania”. W 2014 r. na bazie tekstu Biblii Paulistów 
opracowano ilustrowaną edycję nazwaną Biblią Jubileuszową. Zdaniem 
niektórych biblistów, Biblia ta, od czasu pojawienia się Biblii Tysiąclecia i 
Poznańskiej stanowi najważniejsze wydarzenie na polu polskich przekładów 
biblijnych. Pewne kontrowersje wzbudziły w mediach niektóre decyzje 
tłumaczy, np. fragment Modlitwy Pańskiej przetłumaczono następująco: I 
daruj nam nasze długi, jak i my darowaliśmy naszym dłużnikom. (Mt 6,12), co 
jest zerwaniem z tradycyjnym tłumaczeniem tej modlitwy. 

 Przekład Literacki EIB (Biblia Zaręby)– protestancki przekład Pisma Świętego 
na współczesny język polski (2016 r). Jest drugim przekładem Pisma Świętego 
dokonanym przez Ewangeliczny Instytut Biblijny z języków oryginalnych. 
Autorami przekładu są pastor dr Piotr Zaremba oraz Anna Haning. Istnieje 
także przekład dosłowny EIB 

 Biblia Pierwszego Kościoła (2017 r) autorstwa ks. Remigiusza Popowskiego 
jest polskim przekładem z biblijnych tekstów greckich, to jest w przypadku 
Starego Testamentu - z Septuaginty. Z Septuaginty korzystali przecież pierwsi 
pisarze Nowego Testamentu.  

 Nowa Biblia Gdańska (NBG) - protestancki przekład Pisma Świętego na język 
polski, dokonany z inicjatywy Śląskiego Towarzystwa Biblijnego. Podstawą 
przekładu stała się Biblia Gdańska, której tekst jest uwspółcześniany 
i konfrontowany z innymi źródłami. Owa Biblia Gdańska ukazała się w całości 
drukiem w roku 2012, wydana przez wydawnictwo Szaron. Posiada wiele 
błędów i niezrozumiałych fraz. 



 str. 164 

 Udoskonalonym wariantem tego przekładu jest Dzisiejsza Biblia Gdańska 
(DBG) wydana 2019 r. przez Fundacją Źródła Życia. 

 Uwspółcześniona Biblia Gdańska (UBG)- ewangelikalny przekład, którego 
pierwsze wydanie (wówczas sam NT) ukazało się jesienią 2017 roku. 
Wydawcą przekładu jest Fundacja Wrota Nadziei z Torunia. Podstawą 
przekładu Nowego Testamentu był Textus receptus w wydaniu Fredericka 
Scrivenera z 1894, niektóre warianty tekstowe występujące w tekście 
bizantyńskim podano w przypisach. W zakresie ksiąg hebrajskich korzystano 
z tekstu masoreckiego w wydaniu Hebrew Text: Westminster Leningrad Codex, 
uwzględniając warianty Septuaginty i innych źródeł w przypisach. Przy 
tłumaczeniu przyjęto zasadę ekwiwalencji formalnej, czyli oddania największej 
zbieżności znaczeniowej w stosunku do oryginału greckiego. Dodano jednak 
i oznaczono kursywą słowa niewystępujące w oryginale, które mają ułatwiać 
zrozumienie tekstu. Na stronie tytułowej wydania z 2017 roku opatrzona jest 
podtytułem nawiązującym do pierwszego wydania Biblii Gdańskiej: „Pilnie 
i wiernie przetłumaczone w 1632 roku z języka greckiego i hebrajskiego na 
język polski z uwspółcześnioną gramatyką i uaktualnionym słownictwem”.  

Powstają też przekłady z przekładów, parafrazy (Biblia Miłosza), przekłady 
dynamiczne (Nowy przekład dynamiczny), gwarowe (po kaszubsku, śląsku, 
góralsku), raperskie, brokerskie (luzacka „Dobra czytanka wg. św. zioma Janka) 
i inne - aby Biblia była znana i czytana i aby każdy mógł zrozumieć i pokochać tekst 
Bożego Słowa. 

Zauważmy pewną tendencję. Jeśli przełom XVI i XVII wieku uważa się 
powszechnie za żywiołowy dla rozwoju biblistyki (6 polskich wydań) to jak nazwać 
wiek XX i XXI, kiedy to w Polsce opublikowano dotychczas już ponad 30 
przekładów, licząc tylko te podstawowe? 

Polecane linki  z materiałem rozszerzającym zakres informacji:  
Biblie Polskie.  https://bibliepolskie.pl 

Polskie przekłady Nowego Testamentu. http://www.psnt.pl/ 

Zbigniew Paweł Maciejewski. Katolickie i protestanckie przekłady i wydania Pisma Świętego Biblii. 
https://youtu.be/13CUqRqqXcc 

Tłumaczenia Biblii na język Polski/Wystawa Biblii #1: 
https://www.youtube.com/watch?v=x1wfn1q8WBY 

40. BIBLIE Z CAŁEGO ŚWIATA 
Światowa Unia Towarzystw Biblijnych (UBS) poinformowała 4 kwietnia 

2024 roku, że pełny tekst Starego i Nowego Testamentu jest teraz dostępny w 743 
językach. Poszczególne księgi Biblii dostępne są także w 3658 językach. Prawie 



 str. 165 

97% ludności świata ma dostęp co najmniej do fragmentów Biblii. Na świecie 
mówi się 7394 językami (dane z września 2023 r.). A więc, 3736 języków wciąż nie 
posiada własnych przekładów Biblii. Jeśli jakiś język nie ma swego pisma, to 
specjalnie przeszkoleni tłumacze muszą najpierw stworzyć alfabet i gramatykę 
oraz nauczyć ludność czytać i pisać. Mijają więc lata zanim będzie można 
rozpocząć tłumaczenie Biblii. 

Przygotowując tłumaczenie Biblii dla Eskimosów, misjonarz narzekał: „Czuję 
się tak, jak bym miał wydmuchać na grzebieniu IX symfonię Beethovena”. 
Zwłaszcza fragment Ewangelii Jana 1.29 bardzo utrudniał tłumaczenie: „Oto 
Baranek Boży, który gładzi grzech świata!” Aby Eskimosi mogli zrozumieć to 
centralne stwierdzenie Ewangelii tłumacze Biblii wybrali na początek formę: „Oto 
Jezus, mała foczka Boża”. 

Czy to już koniec burzliwej historii Biblii? Czy bój o to, by spisane Słowo od 
Boga było dostępne i zrozumiałe dla wszystkich ludów i języków, a „Ewangelia 
o królestwie jest głoszona po całej ziemi dla wszystkich narodów” już się skończył? 
No bo cóż można jeszcze zrobić, skoro cel został osiągnięty? 

Nie została jednak zakończona historia zbawienia, historia twojego i mojego 
pojednania z Bogiem przez Jezusa Chrystusa, historia sensownego życia, 
prawdziwego pokoju i wieczności. Oby wszyscy mieszkańcy ziemi pojęli, że 
przesłanie Biblii to przesłanie Jezusa Chrystusa, żywego Syna Bożego, Mesjasza 
i Zbawiciela naszego grzesznego i zagubionego świata, który mówi: "Ja jestem 
drogą, prawdą i życiem i nikt nie przychodzi do Ojca inaczej jak tylko przeze 
MNIE!" (Ewangelia Jana 14.6).  

Maranatha - Niech nasz Pan przyjdzie. Czekasz na Niego drogi czytelniku? Bo 
wiesz, On wciąż cierpliwie czeka na Ciebie. 

Opracował: Andrzej Kurpiewski, Jelenia Góra sierpień 2025 r. 



 str. 166 

41. DODATKI 

Przykłady przekładów 
Zwrócimy uwagę na pewne rozbieżności w doborze słów oddających 

znaczenie oryginału (to normalne), ale i też na celowe przeinaczanie tekstu lub 
wycinanie z niego pewnych fragmentów. Próbujmy zgadnąć, o co w tym chodzi, co 
tłumacz chciał zataić lub co uwypuklić? Który przekład cytowanych wersetów jest 
twoim zdaniem najbardziej logiczny i najlepiej wyraża to, co Bóg chciał powiedzieć 
ludziom? Który jest najbardziej spójny z nauką całego Pisma Świętego?  

1Mojż 1.2 BT(I). Ziemia zaś była bezładem i pustkowiem: ciemność była nad powierzchnią 
bezmiaru wód, a tchnienie Boga unosiło się nad tymi wodami. 

BT(V). Ziemia zaś była bezładem i pustkowiem: ciemność nad powierzchnią 
bezmiaru wód, a Duch Boży unosił się nad wodami. 

BW. A ziemia była pustkowiem i chaosem; ciemność była nad otchłanią, a Duch Boży 
unosił się nad powierzchnią wód. 

PNŚ A ziemia była bezkształtna i pusta i ciemność panowała na powierzchni głębiny 
wodnej; a czynna siła Boża przemieszczała się tu i tam nad powierzchnią wód. 

BG. A ziemia była niekształtowna i próżna, i ciemność była nad przepaścią, a Duch 
Boży unaszał się nad wodami. 

BJW. A ziemia była pusta i próżna i ciemności były nad głębokością, a Duch Boży 
unaszał się nad wodami. 

B.Nieświeska: Ziemia była gruba y prożna y ciemność była po obliczu odchłani a duch 
Boży powiewał po obliczu wód (Szymon Budny) 

Sept. Jednak ziemia była niewidoczna i niewyposażona. Ciemność zalegała nad 
otchłanią a tchnienie Boga niosło się nad wodami (w przekładzie Biblii Pierwszego 
Kościoła) 
A jak jest w hebrajskim tekście masoreckim? 
Ziemia zaś była bezładem i pustkowiem ciemność była nad powierzchnią 

bezmiaru wód ale duch boży (boski wiatr)  (we-ruah elohim) unosił się nad wodami 
Hebrajski „ruah” może też oznaczać także powiew, wiatr, tchnienie, dech, ale też 
bardziej zaskakujące znaczenia: nozdrza (Sdz 14.19), coś niewidocznego, co może 
mieć wpływ na otaczającą rzeczywistość, mimo że jest niedostrzegalne (Ez 20.32),  

A jak jest w Targumie aramejskim? 
Od początku w mądrości Syn Pana udoskonalił niebo i ziemię. A ziemia była pusta 

i bezkształtna, niezamieszkania przez człowieka i zwierzęta, pozbawiona roślin 
i drzew. Ciemność rozciągała się nad powierzchnią otchłani, a duch miłości od Pana 
powiewał nad powierzchnią wód.  



 str. 167 

Ex 13.18 Hbr: jam suf = zbiornik wodny, jezioro, morze trzcin; zbiornik sitowia 
BT: Bóg więc prowadził lud okrężną drogą pustynną ku Morzu Czerwonemu … 
BW: Prowadził więc Bóg lud drogą okrężną przez pustynię ku Morzu Czerwonemu 
BG: Ale obwodził Bóg lud drogą pustyni nad morzem czerwonym 

Jest istotna różnica, czy Hebrajczycy przeszli suchą nogą przez morze czy też przez 
zbiornik sitowia. Nie był to jednak jedynie jakiś zabagniony, porośnięty szuwarem 
obszar, skoro całe wojsko faraona w nim utonęło! 

Prz 18.24 BT: Na bliźnich polegać - to siebie zgubić, czasem przyjaciel przylgnie nad brata. 
BW: Są bliźni, którzy przywodzą do zguby, lecz niejeden przyjaciel jest bardziej 

przywiązany niż brat. 
BG: Człowiek, który ma przyjaciół, ma się obchodzić po przyjacielsku, ponieważ 

przyjaciel bywa przychylniejszy nad brata. 
BJW: Mąż przyjacielski do towarzystwa większym przyjacielem będzie niżli brat. 
Skąd tyle różnych znaczeń? Które z nich ma sens? 

2Sam 21.19 BT. Podczas jeszcze innej bitwy z Filistyńczykami, która też miała miejsce w Gob, 
Elchanan, syn Jaira z Betlejem pokonał Goliata z Gat 

BW. Gdy następnie znowu wybuchła w Gob walka z Filistyńczykami, Elchanan syn 
Jaira z Betlejemu położył trupem Goliata Gittejczyka. 

PNŚ. I znowu doszło do wojny z Filistynami pod Gob; i Elchanan , syn Jaare-Oregima 
Betlejemczyka, zabił Goliata Gittydę 

BG. A gdy znowu pod Gob wynikła inna walka z Pelisztynami – Elhanan, syn Jaara 
Oregima, Betlechemita, zabił brata Goljata z Gat. 

BJW. Trzecia też wojna była w Gobie z Filistyny, na której zabił Bogdan, syn Lasu, 
haftarczyk Betlejemitczyk, Goliata Getejczyka, którego oszczepu drzewo było jako 
nawój tkacki. 

Sept. Kiedy zaczęła się następna wojna z obcoplemieńcami pod Gob, Elchanan syn 
Jaira, Betlejemita, zabił Goliata z Gat, którego drzewce włóczni było grube jak wał 
krosien. 

To nie Dawid zabił Goliata? 
Łk 2.33 BT. Jego ojciec i Matka dziwili się temu, co o Nim mówiono 

BW. A ojciec jego i matka dziwili się temu, co mówiono o mim 
PNŚ. A jego ojciec i matka zdumiewali się tym, co o nim mówiono 
BG. A jego matka i Józef byli pełni podziwu wobec rzeczy, które o nim opowiadali 
BJW. A ociec jego i matka dziwowali się temu, co o nim mówiono 
Jak to? Przecież ojcem Jezusa jest sam Bóg! 



 str. 168 

Łk 1.28 BT: Anioł wszedł do Niej i rzekł: Bądź pozdrowiona, pełna łaski, Pan z Tobą, 
<błogosławiona jesteś między niewiastami> 

BE: Kiedy anioł przyszedł do niej, powiedział: Bądź pozdrowiona, obdarowana łaską, 
Pan z tobą. 

UBG: Kiedy anioł przyszedł do niej, powiedział: Witaj, obdarowana łaską, Pan jest 
z tobą. Błogosławiona jesteś między kobietami. 

Jest różnica pomiędzy posiadaniem pełnej łaski a byciem obdarowanym łaską 
Mat 19.16-17 BT. A oto zbliżył się do Niego pewien człowiek i zapytał: «Nauczycielu, co dobrego 

mam czynić, aby otrzymać życie wieczne?» Odpowiedział mu: «Dlaczego Mnie 
pytasz o dobro? Jeden tylko jest Dobry. A jeśli chcesz osiągnąć życie, zachowaj 
przykazania». 

BW. I oto ktoś przystąpił do Niego, i rzekł: Nauczycielu, co dobrego mam czynić, aby 
osiągnąć żywot wieczny? A On mu rzekł: Czemu pytasz mnie o to, co dobre? Jeden 
jest tylko dobry, Bóg. A jeśli chcesz wejść do żywota przestrzegaj przykazań. 

PNŚ. A oto ktoś podszedł do niego i rzekł: „Nauczycielu, co dobrego mam czynić, 
żeby otrzymać życie wieczne?” Dlaczego pytasz mnie o to co dobre? Jeden jest 
dobry. Jeśli jednak chcesz wejść do życia, stale przestrzegaj przykazań” 

BG. A oto przyszedł jeden człowiek i mu powiedział: Nauczycielu dobry (prawy, 
szlachetny, doskonały, łaskawy), co dobrego mam czynić, abym mógł mieć życie 
wieczne? Ale on mu rzekł: Dlaczego nazywasz mnie dobrym? Nikt nie jest dobry, 
tylko jeden Bóg. A jeśli chcesz objąć władzę co do życia, to strzeż przykazań. 

BJW. A oto jeden przystąpiwszy, rzekł mu: Nauczycielu dobry, co dobrego mam 
czynić, abym miał żywot wieczny? (17) Który mu rzekł: Co mię pytasz o dobrym? 
Jeden ci jest dobry, Bóg. A jeśli chcesz wniść do żywota, chowaj przykazania. 

A więc, kto jest dobry? Tylko tekst BG ma tutaj sens. 
Mat 18.11 BT. W tekście brak jest tego wiersza. W przypisach: Niektóre rękopisy dodają w. 11: 

Bo Syn Człowieczy przyszedł, aby ocalić to, co zginęło. Tego wersetu brak jest 
jednak w najstarszych rękopisach 

BW. Przyszedł bowiem Syn Człowieczy, aby zbawić to, co zginęło 
BG. Gdyż Syn Człowieka przyszedł zbawić to, co zginęło było 
BJW. Bo syn człowieczy przyszedł, aby zbawił, co było zginęło. 
Dlaczego tak naprawdę tekst ten został wykreślony z BT i PNŚ?  

1Kor 7.32-34 BT (wszystkie wydania): Człowiek (agamos = osoba bezżenna) bezżenny troszczy się 
o sprawy Pana …. podobnie i kobieta 

BW: kto nie ma żony, troszczy się o sprawy Pańskie, (….) Także kobieta niezamężna 
i panna troszczy się o sprawy Pańskie, 

Również i tu nasuwa się wniosek, że kobieta nie jest człowiekiem. 



 str. 169 

Mat 24.36 BT. O tym, kiedy nadejdzie ten dzień i godzina nie wie nikt, ani aniołowie w niebie, 
ani Syn, tylko Ojciec 

BW. A o tym dniu i godzinie nikt nie wie, ani aniołowie w niebie, ani Syn, tylko sam 
Ojciec 

PNŚ. „A o dniu owym i godzinie nie wie nikt – ani aniołowie niebios, ani Syn, tylko 
sam Ojciec” 

BG. A o owym dniu i godzinie nie wie żaden człowiek, ani aniołowie niebios, tylko 
jedynie mój Ojciec 

BJW. Lecz o onym dniu i godzinie nikt nie wie, ani anjołowie niebiescy, jedno sam 
Ociec. 
Jeśli Ojcem i Syn są jednym, to dlaczego Syn nie wie tego, co wie Ojciec?  

1Kor 7.1 BT (I do IV): Dobrze jest człowiekowi (antropos = mężczyzna i kobieta) nie łączyć się 
z kobietą. 

BT (V): Dobrze jest mężczyźnie nie łączyć się z kobietą. 
BW: Dobrze jest, jeżeli mężczyzna nie dotyka kobiety. 
BG: Dobrzećby człowiekowi, nie tykać się niewiasty; 

Wniosek stąd, że kobieta nie jest człowiekiem. Podobnie np. w Księdze Rodzaju 
są sformułowania typu: Człowiek (adamos) wziął za żonę kobietę, jakby ta nie była 
człowiekiem 

1Tym 3.16 BT. A bez wątpienia wielka jest tajemnica pobożności. Ten, który objawił się w ciele, 
usprawiedliwiony został w Duchu, ukazał się aniołom, ogłoszony został poganom, 
znalazł wiarę w świecie, wzięty został w chwale 

BW. Bo bezsprzecznie wielka jest tajemnica pobożności: Ten, który objawił się 
w ciele, został usprawiedliwiony w duchu. Ukazał się aniołom, Był zwiastowany 
między poganami.  Uwierzono w niego na świecie. Wzięty został w górę do chwały 

PNŚ. Tak, niewątpliwie wielka jest święta tajemnica tego zbożnego oddania: 
On ujawniony został w ciele, uznany za prawego w duchu, ukazał się aniołom, 
głoszono o nim między narodami, uwierzono w niego na świecie, wzięty został w 
chwale. 

BG. Oczywiście, wielka jest tajemnica pobożności; Bóg został objawiony w cielesnej 
naturze, został uznany za sprawiedliwego w Duchu, został ukazany aniołom, 
został ogłoszony wśród pogan, dał ludziom na świecie uwierzyć, został wzięty do 
góry w chwale. 

BJW. A jaśnie wielka jest tajemnica pobożności, która jest oznajmiona w ciele, 
usprawiedliwiona jest w duchu, okazała się anjołom, opowiedziana jest Poganom, 
wiarę jej dano na świecie, wzięta jest w chwale. 
Kto został ujawniony w ciele? Dla kogo jest niewygodnym fakt, ze Chrystus jest 

Bogiem?  



 str. 170 

1J 5.7 BT. Jest więc trzech świadków: Duch, woda i krew, a ci trzej stanowią jedno 
BW. Albowiem trzech jest świadków: Duch, woda i krew, a ci trzej są zgodni 
PNŚ. Bo jest trzech świadków: duch i woda i krew, a ci trzej są zgodni. 
BG (stara). Gdyż trzej są ci, którzy świadczą w Niebie: Ojciec, Słowo i Duch Święty, 

a ci trzej są jednym (tym samym) (podobnie NBG, UBG, DBG, Toruńska, KJV) 
(B.Romaniuka) Trzej bowiem dają świadectwo: Duch, woda i krew, a ci trzej 

stanowią jedność. 
(B.Brzeska) Abowiem trzy są, którzy świadczą na niebie: Ociec, Słowo i Duch święty, 

a ci trzej jednoć są. (B. Brzeska) 
BJW. Abowiem trzej są, którzy świadectwo dają na niebie: Ociec, Słowo i Duch 

święty, a ci trzej jedno są. 
(B. Poznańska) Albowiem trzej dają świadectwo: (8) Duch i woda, i krew, a ci trzej 

stanowią jedno.  
Jakaż różnica interpretacyjna pomiędzy BG a pozostałymi przekładami! Warto 
zwrócić uwagę na zgodność w tym i w wielu innych miejscach Biblii Gdańskiej z Biblią 
Jakuba Wujka tłumaczoną z Wulgaty. 
Jest to tzw. tekst trynitarny ( comma Johannum), Nie było go nawet w TR Erazma (w pierwszych edycjach). 
Nie ma go w żadnym manuskrypcie NT, aż do późnego średniowiecza (tekst ten wydaje się glosą - 
wyjaśnieniem czy komentarzem wprowadzonym do tekstu z marginesu wcześniejszej kopii przez 
średniowiecznego kopistę, dlatego nie ma go w nowych przekładach Biblii). Pojawia się jednak już od VIw w 
kopiach Wulgaty 

Ap 22.14 BT. Szczęśliwi, którzy piorą swe szaty, aby mieć prawo spożywać z drzewa życia 
i wejść przez bramy do miasta 

BW. Błogosławieni, którzy piorą swoje szaty, aby mieli prawo do drzewa żywota 
i mogli wejść przez bramy do miasta 

PNŚ. szczęśliwi ci, którzy piorą swe długie szaty, żeby mieć prawo pójść do drzew 
życia i żeby uzyskać wstęp do miasta przez jego bramy. 

BG (stara). Bogaci ci, co czynią Jego polecenia (przykazania), by ich siła była dzięki 
drzewu życia i by bramami weszli do miasta 

BJW. Błogosławieni, którzy omywają szaty swoje we krwi barankowej, aby władza 
ich była nad drzewem żywota a żeby weszli przez bramy do Miasta. 

Zdecydowanie różne znaczenie ma “pranie szat” i “czynienie Jego poleceń” 
Faktycznie tekst ten jest poświadczony dopiero w manuskrypcie z VIII wieku, więc choć jest możliwe, 

że był w oryginalnym NT, to nie można powiedzieć, że jego brak we współczesnych Bibliach to owoc 
konspiracji. 



 str. 171 

Przykłady niezrozumiałych tekstów w Biblii Jakuba Wujka: 
Gen 3.15 B.Hbr: hu (on) jeszufcha rosz we’atta teszufennu  kew samek 

Wulgata:  ipsa (ona) conteret caput tuum 
BT: Wprowadzam nieprzyjaźń między ciebie a niewiastę, pomiędzy potomstwo 

twoje a potomstwo jej: ono zmiażdży ci głowę, a ty zmiażdżysz mu piętę. 
BW: I ustanowię nieprzyjaźń między tobą a kobietą, między twoim potomstwem a 

jej potomstwem; ono zdepcze ci głowę, a ty ukąsisz je w piętę. 
BG: Nieprzyjaźń też położę między tobą i niewiastą, i między nasieniem twoim, 

i między nasieniem jej; to potrze tobie głowę, a ty mu potrzesz piętę. 
BJW: POŁOŻĘ nieprzyjaźń między tobą, a między niewiastą, i między nasieniem 

twym, a nasieniem jej, ona zetrze głowę twoje, a ty czyhać będziesz na piętę jej. 
Pojawiający się w Wulgacie Hieronima zaimek „Ona” sugeruje, że chodzi tu o 

postać kobiecą. W teologii katolickiej odnosi się go jednoznacznie do Maryi, stąd też 
wiele obrazów przedstawia Maryję depczącą głowę węża. Skąd Hieronim wziął 
„ona”? Otóż w czasach Hieronima nie było jeszcze tekstów masoreckich, w których 
wykładano samogłoski. Rdzeń mógł być pisany zarówno z bardzo podobnymi do 
siebie znakami „waw” lub z „jota”, i w zależności od tego przyjmuje on lub ona.  

Iz 5.1 BT: Przyjaciel mój miał winnicę na żyznym pagórku 
UBG: Mój umiłowany ma winnicę na urodzajnym pagórku. 
BL: Mój przyjaciel posiadał winnicę na urodzajnym wzgórzu. 
BB: Najmilszy mój miał winnicę na pagórku płodnym 
BJW: Winnicę nabył mój miły na rogu, synie oliwy 

Dlaczego tłumaczenie BJW jest tak bezsensowne?. Hieronim nie wiedział, że 
niektóre słowa hebrajskie mają wielorakie znacznie. 

Iz 9.2 BT: Pomnożyłeś radość, zwiększyłeś wesele. Rozradowali się przed Tobą, jak się 
radują we żniwa, jak się weselą przy podziale łupu. 

BW: Udzielisz mnóstwo wesela, sprawisz wielką radość, radować się będą przed 
tobą, jak się radują w żniwa, jak się weselą przy podziale łupów. 

BJW: Rozmnożyłeś naród, a nie uczyniłeś wielkiego wesela. Będą się weselić przed 
tobą jako ci, którzy się weselą we żniwa, jako się radują zwycięzcy dostawszy 
korzyści, gdy się dzielą łupy. 

Przeczenie w BJW jest absurdalne. Nie wynika to z pomyłki Wujka. 
Występujące tu w tekście hebrajskim „Lo” pisane z alefem rzeczywiście 
oznacza przeczenie. Błąd wynika z pomyłki skryby, który zamiast „ א 
=alef” powinien wpisać znak ” ו =waw”. Wtedy owe „Lo” znaczyłoby „dla 
niego” 



 str. 172 

Ex 34.29: Hbr: beredet mosze mehar sinai … u mosze lo-jada ki karan or panaw … 
BT: Gdy Mojżesz zstępował z góry Synaj z dwiema tablicami Świadectwa w ręku, nie 

wiedział, że skóra na jego twarzy promieniała na skutek rozmowy z Panem. 
BW: A gdy Mojżesz zstępował z góry Synaj, mając w ręku dwie tablice Świadectwa, 

nie wiedział Mojżesz, gdy zstępował z góry, że skóra na twarzy jego promieniała 
od rozmowy z Panem. 

BG: I stało się, gdy zstępował Mojżesz z góry Synaj, a dwie tablice świadectwa miał 
w ręku Mojżesz, gdy zstępował z góry, że nie wiedział Mojżesz, iżby się lśniła skóra 
twarzy jego, gdy Pan mówił z nim 

BJW: A gdy schodził Mojżesz z góry Synaj, trzymał dwie tablice świadectwa, a nie 
wiedział, że twarz jego rogata była z społeczności mowy Pańskiej. 

W tekście hebrajskim pojawia się tu rdzeń „KRN” czytany jako „karan”. Słowo to 
mogło oznaczać zarówno promieniować jak i być rogatym. Hieronim, a za nim 
tłumacze Wulgaty wybrali tą drugą opcję.  

Kwestia manipulowania znakami przystankowymi i nadużywania WielKich LITeR 
Łk 23.43 BT. Odpowiedział Mu: „Zapewniam Cię: Dzisiaj ze Mną będziesz w raju” 

BW. I rzekł mu: Zaprawdę powiadam ci, dziś będziesz ze mną w raju 
PNŚ. A on rzekł do niego: „Zaprawdę mówię ci dzisiaj: Będziesz ze mną w Raju”. 
BG. Zaś Jezus mu powiedział: Zaprawdę, powiadam ci, dziś będziesz ze mną w raju 
BJW. A Jezus mu rzekł: Zaprawdę mówię tobie: dziś ze mną będziesz w raju 

Kwestia interpunkcji. Zupełnie inne znaczenie tego tekstu w PNŚ niż w 
pozostałych przekładach. 

1Tes 5.21 BT.  Wszystko badajcie! Trzymajcie się tego, co dobre 
BW. Wszystkiego doświadczajcie, co dobre, tego się trzymajcie 
PNŚ. Upewniajcie się o wszystkim, mocno trzymajcie się tego, co szlachetne. 
BG. Wszystko próbujcie (testujcie) – szlachetne zatrzymujcie 
BJW. A wszytkiego doświadczajcie, co dobre jest, dzierżcie. (22) Od wszelakiego 

podobieństwa złego się powściągajcie. 
Doświadczać, próbować czy badać? Jest też różnica, w którym miejscu tłumacz 

postawi wykrzyknik, myślnik, przecinek czy kropkę 
Mt 26.26 BT: Bierzcie i jedzcie, to jest Ciało moje 

EIB: Bierzcie, jedzcie, to jest moje ciało 
BG: Bierzcie, jedzcie, to jest ciało moje 
UBG: Bierzcie, jedzcie, to jest moje ciało 
NBG: Bierzcie, jedzcie: to oznacza ciało moje 



 str. 173 

Mt 27.11-14 
Mk 15.2 
Łk 23.3 

BT: Piłat zapytał Go: Czy Ty jesteś królem żydowskim? Odpowiedział mu: Tak, Ja 
nim jestem. (efe sy legeis = ty rzekłeś) 

BW: I zapytał go Piłat: Czy Ty jesteś królem żydowskim? A On odpowiadając mu, 
rzekł: Ty to mówisz. 

BG: I pytał go Piłat: Tyżeś jest król Żydowski? A on mu odpowiadając rzekł: Ty 
powiadasz. 

BJW: I pytał go Piłat: Tyś jest królem Żydowskim? A on odpowiedziawszy, rzekł mu: 
Ty powiedasz. 

Podobnie jest z odpowiedzią Jezusa na pytanie: Czy ty jesteś Mesjasz, Syn Boży? 
(Mt 26.64) 

Tłumacz BT nie pozostawia żadnych wątpliwości, że Jezus uważa siebie za króla 
żydowskiego. Tymczasem tekst źródłowy nie wskazuje na tak jednoznaczną 
odpowiedź Jezusa:  To ty powiedziałeś (nie ja; to są twoje słowa, nie mój;, może 
tak jest a może nie) 

Jan 8.58 eipen autois iesus amen amen lego hymin prin (przed) abraam genestai ego (ja) 
eimi (jestem, czas teraźń) 

BW: Odpowiedział im Jezus: Zaprawdę, zaprawdę, powiadam wam, pierwej niż 
Abraham był, Jam jest. 

BP: Powiedział im Jezus: Zaprawdę, zaprawdę powiadam wam: Zanim Abraham 
się narodził, JAM JEST! 

BT: Rzekł do nich Jezus: Zaprawdę, zaprawdę, powiadam wam: Zanim Abraham 
stał się, Ja jestem. 

PNŚ: Jezus im rzekł: "Zaprawdę, zaprawdę wam mówię: zanim Abraham zaczął 
istnieć, ja już byłem” 

Przykład manipulowania gramatyką, aby wykazać, że Jezus nie jest Bogiem 
Rz 8.5,9 
Rz 8.6 
Rz 8.13 
i inne 

życie według ducha (pneuma) czy życie według Ducha (pneuma)? 
dążność ducha czy dążność Ducha do życia w pokoju? 
uśmiercanie popędów ciała przy pomocy ducha czy może Ducha? 

Życie według ducha oznacza życie według ducha ludzkiego, życie według Ducha 
oznacza prowadzenie przez Ducha Świętego. Jakiego „pneuma” miał na myśli 
Paweł? 

2Tym 1.3-4 BT3: gdy zachowuję nieprzerwaną pamięć o tobie w moich modlitwach. W nocy 
i we dnie pragnę cię zobaczyć -  pomny na twoje łzy - by napełniła mnie radość,  

BT5 ... gdy nieustannie cię wspominam w moich modlitwach w nocy i we dnie. 
Pragnę cię zobaczyć - pomny na twoje łzy - by napełniła mnie radość 

Gdzie kropka? Co Paweł robi "w nocy i we dnie"? Pragnie zobaczyć Tymoteusza, 
czy wspomina go w modlitwach? 



 str. 174 

Mk 2.27-28 BW: Ponadto rzekł im: Sabat jest ustanowiony dla człowieka, a nie człowiek dla 
sabatu. Tak więc Syn Człowieczy jest Panem również i sabatu. 

BT: Zatem Syn Człowieczy jest panem szabatu 
BG: Dlatego Syn człowieczy jest Panem i sabatu 

Hbr. ben adam (dosł. syn człowieczy) oznacza po prostu człowieka. Nie ma więc 
potrzeby pisania tego członu z dużych liter. Logiczne jest tu również zrozumienie, 
że to nie Jezus jest panem sabatu, ale człowiek, dla którego sabat został 
ustanowiony. 

Jan 1.18 TxR: boga (theon) nikt nigdy nie widział; Jednorodzony 
(ho monogenes) Bóg (theos) [Syn (hylos)] (ho) który jest na łonie 
Ojca (tou patros), On [go] objawił. 

BT: Boga nikt nigdy nie widział, Ten Jednorodzony Bóg, który jest 
w łonie Ojca, /o Nim/ pouczył. 

BW: Boga nikt nigdy nie widział, lecz jednorodzony Bóg, który jest na 
łonie Ojca, objawił go 

BJW: Boga żaden nigdy nie widział; jednorodzony Syn, który jest na 
łonie Ojcowskim, on opowiedział. 

PNŚ: Żaden człowiek nigdy nie widział Boga; jednorodzony bóg, który 
zajmuje miejsce u piersi Ojca, ten dał co do niego wyjaśnienie.  

ton theon-rodzajnik + biernik; theos – mianownik; theou – dopełniacz; ho 
monogenes -rodzajnik + mianownik;  tou patros – rodzajnik + dopełniacz; en 
= było (czasownik, czas przeszły niedokonany, strona nieokreślona, 3 osoba 
liczba pojedyncza); logos – słowo (mianownik, l.p. rodzaj męski) 

 

Najlepszym przekładem Biblii jest ten, który się czyta, jeśli czytamy ją aby poznać jej 
Autora, a nie przeciwko komuś 

  



 str. 175 

Indeks chronologiczny  
Potop (2349 r p.n.e. wg. Jamesa Usshera; 3402-2462 wg. badań wsp.) 

Abraham (ok.  1750 r p.n.e.) 

Mojżesz i wyjście z Egiptu (1250 – 1210 r.  p.n.e) 

Dawid (1010 -970 r.  p.n.e.) 

Salomon i  budowa 1. świątyni (970-931 r.  p.n.e) 

Upadek Izraela, niewola asyryjska (721 r. p.n.e) 

Zniszczenie Jerozolimy przez Nebukadnesara (586 r. p.n.e) 

Podbój Babilonu przez Cyrusa II Wielkiego (538 r. p.n.e) 

Dekret Artakserksesa, budowa 2. świątyni (457 r. p.n.e) 

Aleksander Macedoński (356 – 323 r. p.n.e) 

Królowanie diadochów Aleksandra (Ptolemeusz - Egipt, Lizymach- Azja 
mniejsza, Seleukos - Syria, Kasander) 

Bitwa pod Pydną  (168 r. p.n.e). Rzymianie pokonują króla 
Macedonii Perseusza, stając się największą potęgą świata 
śródziemnomorskiego 

Powstanie Cesarstwa Rzymskiego (27 r. p.n.e.).  Oktawian obwołany 
pierwszym „augustem” (wywyższonym) 

Podział Cesarstwa Rzymskiego (395 r.n.e.) 

Upadek Cesarstwa Zachodniego (476). Romulus Augustus pokonany 
przez Odoakara 

Początki Islamu. Mahomet (570-632) 
Misja Cyryla i  Metodego (863 - 885) 

 Mieszko I  (960-992) (PIASTOWIE) 
Powstaje Święte Cesarstwo Rzymskie, którego rdzeniem było 

Królestwo Niemieckie (962 – 1806) 
Chrzest Polski (966)  

 Bolesław I Chrobry (992-1025) 
 Kazimierz Odnowiciel (1034-1058) 

Wielka schizma wschodnia (1054) 

Ewangeliarz Ostromira (1057) 



 str. 176 

 Bolesław II Śmiały (1058-1079) 

Złoty Kodeks gnieźnieński (1080) 

 Bolesław III  Krzywousty (1098-1138) 

Gall Anonim (zm. 1116) 

Okres rozbicia dzielnicowego (1138-1227) 

Początek inwazji  osmańskiej na Azję Mniejszą. Atak na Nikodemię 
(1229) 

 Henryk I Brodaty  (1232-1238) 
 Henryk II Pobożny; Bolesław II Rogatka; Kondrat I  Mazowiecki; 

Bolesław V Wstydliwy; Leszek II  Czarny, Leszek Biały i inni 
Księgi Henrykowskie (1269-1273) 

Jakub Świnka i Synod w Łęczycy (1285) 

Przemysł I I Wielkopolski (1295) 

PRZEMYŚLIDZI  (Wacław II i  Wacław III Czeski 1291-1306)  

 Władysław I Łokietek  (1306-1333) 

Jan Wiklif  (1329-1384) 

Rzeź waldensów na Dolnym Śląsku (1315) 

 Kazimierz III Wielki  (1333-1370) 

ANDEGAWENI (1386 – 1399): Ludwik Węgierski, Jadwiga I 
Andegaweńska 
JAGIELONOWIE (1386 - 1573) 

 Władysław II Jagiełło  (1386 – 1434)  

Jan Hus (1370-1415) 
Psałterz Floriański  

 Władysław III  Warneńczyk: (1434 – 1444) 
 Kazimierz IV Jagielończyk  (1447 – 1492) 

Upadek Konstantynopola (1453) 

Biblia Królowej Zofii (1455) 

Gutenberg (1455) 

Odkrycie Ameryki przez Kolumba (1492) 

 Aleksander I Jagielończyk  (1501-1506) 



 str. 177 

 Zygmunt I Stary  (1506-1548) i  Bona Sforza (1518-1557) (RENESANS) 

Mikołaj Kopernik (1473-1543);  

Bitwa pod Orszą i pokój z Rosją (1514) 

Erazm z Roterdamu (1516);  

Zdobycie Palestyny i  Egiptu przez Turków (1517); 

Eklezjastesa Hieronima z Wielunia (1522) 

Hołd Pruski (1525) - Albrecht Hohenzollern.  

Reformacja (1517, 1521- dysputa sejmowa w Wormacji, 1529- protest 
książąt na sejmie w Spirzu);   
Tyndale (1524); Henryk VIII i  Kościół Anglikański (1534); Matthew 
Bible (1537);  

Psałterz Krakowski (1532) 

Franciszek I, Czarna procesja we Francji (1535) 

Żółtarz Dawidów Wróbla (1539) 

Psałterz Reja (1546) 

 Zygmunt II August  (1548-1572) syn Bony, jego drugą żoną była 
Barbara Radziwiłówna 

Mikołaj Rej (1505-1569); Jan Kochanowski (1530-1584); 

Pokój augsburski (1555) zawarty między cesarzem Karolem V a 
protestanckimi książętami Rzeszy w Augsburgu. Stwierdzając zasadę 
„Cuius regio. eius religio” (czyj kraj, tego religia) akceptował 
współistnienie obok siebie katolicyzmu i luteranizmu. Kończy wojnę 
toczącą się w latach 1552–1555. 

Unia Lubelska (1569), Ugoda Sandomierska (1570);  

Murzynowski (1551,1553); Leopolita (1561);  

Biblia Brzeska (1563); Biblia Budnego (1572) 

Karol IX i  Noc Św Bartłomieja (1572) 

Stephanus (1551) i Biblia Genewska (1560);  

Biblia Niedźwiedzia (1569); B. Kralicka (1593) 

Maria I  Tudor (1533-1558) 

Elżbieta I Tudor (1558-1603) 



 str. 178 

KRÓLOWIE ELEKCYJNI (1573-1795) 

 Henryk III Walezy  (1573-1574) 
 Stefan Batory  (1576-1586 książę rumuński) i Anna Jagielonka) 

Biblia Ostrogska (1581) 

Akademia Wileńska (kolegium Jezuickie i Piotr Skarga) (1579) 

 Zygmunt III Waza (1587-1632) 

Unia Brzeska i  podporządkowania prawosławia papieżowi (1596) 

Biblia Wujka (1593, 1599) 

Pierwszy polski indeks ksiąg zakazanych (1603) 

Rokosz (protest) Sandomierski (1606-09) 

Biblia Króla Jakuba (1611) 

Wojna 30.letnia (1618-1648) pomiędzy protestanckimi państwami 
Świętego Cesarstwa Rzymskiego (I Rzeszy) a katolicką dynastią 
Habsburgów. Wojna została zakończona pokojem westfalskim. 

Biblia Gdańska (1632) 

 Władysław IV Waza  (1632-1648) 
Powstanie Chmielnickiego, faza 1 (1648-1649) 

 Jan II Kazimierz Waza  (1648-1668) 
Powstanie Chmielnickiego, faza 2 (1651-1654) 

Potop szwedzki – cud jasnogórski (1655);  

Rzeź waldensów – masakra piemoncka (1655);  

Śluby Lwowskie – Maryja Królową Polski (1656);  

Wypędzenie Braci Polskich (1658); 

Zakaz odchodzenia od katolicyzmu (1668); 

 Michał Korybut Wiśniowiecki  (1669-1673) 
 Jan III Sobieski  (1674-1699) 

Bitwa pod Wiedniem (1683) 

 August II Mocny (1697-1704; 1709-1733) z Saskiego rodu Wettynów.  
 Stanisław Leszczyński  (1704-1709; 1733-1763) 

Na katolickim Śląsku zaczynają powstawać protestanckie Domy 
Modlitwy (1741) 



 str. 179 

 Stanisław August Poniatowski (1764-1795 – abdykował) 

Konfederacja barska (1768-1772) 

Konstytucja 3 Maja (1791) 

Rewolucja Francuska (1789-1799) 

OKRES ZABORÓW (1772-1795 do 1918) 

Wojny Napoleońskie (1769 – 1815 Waterlo) 

Turcja oddaje się pod protekcję wielkich mocarstw Europy (1840); 

Rewolucja Październikowa (1917); 
Encyklika Piusa XII  „O właściwym rozwoju studiów biblijnych” 
zachęcająca biblistów do tłumaczenia Pisma Świętego z „języków 
pierwotnych) (1943) 

Przekłady: Szczepańskiego (1914), Kruszyńskiego (1939), 
Dąbrowskiego (1947), Gryglewicza (1947), Kowalskiego (1965), 
Tysiąclecia (1965) 

Sobór Watykański II  (1965) 

1939-1945: I I Wojna Światowa 

1989 – zburzenie muru berlińskiego 

1991 – rozpad ZSRR 

1993 – Układ w Maastricht. Powstanie U.E. 
 

Chronologia Chrześcijaństwa 

313 – Edykt Mediolański – edykt tolerancyjny cesarza Konstantyna Wielkiego 
proklamujący równość religijną, a więc koniec prześladowań chrześcijan. 

321 – Konstantyn Wielki wywyższa swoim edyktem „dzień słońca” jako dzień święty 
także dla chrześcijan. 

325 – Sobór Nicejski I. Zgromadzenie biskupów chrześcijańskich Cesarstwa 
Rzymskiego zwołane przez cesarza Konstantyna do Nicei w Bitynii, trwające od 19 
do 25 lipca 325 roku. Zgromadzenie to zostało uznane na soborze efeskim w  431 
roku za pierwszy sobór powszechny. Podczas obrad sformułowano wyznanie 
wiary (Credo).  Zgromadzenie wprowadziło jednolity dla całego Cesarstwa 
Rzymskiego termin obchodów uroczystości upamiętniającej zmartwychwstanie 



 str. 180 

Chrystusa: w pierwszą niedzielę po pierwszej wiosennej pełni Księżyca. Na tej 
podstawie cesarz Konstantyn ustanowił doroczne święto państwowe, Wielkanoc 

380 – Edykt Tesaloński – chrześcijaństwo trynitarne staje się religią państwową 
cesarstwa z jednoczesnym wskazanie Damzego I na biskupa Rzymu oraz Piotra, 
biskupa Aleksandrii jako osoby odpowiedzialne odnośnie wyznania. 

431 – Sobór w Efezie nadaje Marii przydomek Theotokos, co znaczy „Matka Boska”. 
Wcześniej Marię nazywaną Matką Chrystusa. Wydziela się kościół wschodnio-
syryjski. 

451 – Z kościoła powszechnego wydzielają się kościoły: koptyjski i zachodnio-syryjski. 
Potem do listy tej dołączają kościoły: ormiański i etiopski. 

500 – Wprowadzono odmienne szaty dla duchowieństwa, aby odróżnić ich od laikatu 
(co znaczy prostak). Wiernych nazwano parafianami, co oznacza ludzi ciemnych. 

538 – W życie wchodzi dekret Cesarza Justyniana, który czyni biskupa Rzymu 
przełożonym nad innymi biskupami. Powstaje papiestwo. 

538 – Synod w Orleanie wydaje prawo niedzielne zakazując w niedzielę 
wykonywania wszelkich prac. W ten sposób zmienia „czasy i Prawo” (Dan 7.25) 

590-604 – Papież Grzegorz I Wielki, zakonnik, wprowadza centralizację i hierarchizację 
zarządzania w KK, wprowadza naukę o czyśćcu (593), wszczyna represje wobec 
chrześcijan święcących sobotę (595), wprowadza łacinę, jako jedyny język 
liturgiczny (600) a Wulgatę jako urzędowy i obowiązujący w KK tekst Pisma 
Świętego.  

709 – Jan I wprowadza zwyczaj całowania stóp papieża 

787– Sobór w Nicei dopuścił kult krzyża, relikwii i obrazów. Ostatni wspólny sobór 
kościoła wschodniego i zachodniego. 

993 – Jan XV dokonuje pierwszej kanonizacji świętego, którym jest bp. Udalryk 

1054 - Wielka schizma wschodnia – rozłam w chrześcijaństwie na Kościół wschodni 
i zachodni. Za symboliczną datę tego wydarzenia przyjmuje się rok 1054, 
w którym przywódcy obu kościołów obłożyli się wzajemną klątwą. 

1079 – Grzegorz VII narzuca kapłanom celibat 

1090 – wprowadzono modlitwę różańcową 

1163 – Synod w Tours nakazuje władzom świeckim więzienie ludzi uznanych 
za heretyków 



 str. 181 

1184 – Lucjusz III wydaje nakaz prześladowania i uśmiercania heretyków, 
co oznaczało formalny początek inkwizycji. 

1190 – Kościół zaczyna sprzedawać odpusty za grzechy 

1200 – Wprowadzono chrzest niemowląt, zrezygnowano z chrztu przez zanurzenie. 

1204 – Złupienie Konstantynopola przez krzyżowców. Zdobycie Konstantynopola dało 
początek Cesarstwu Łacińskiemu (1204-1261). 

1215 – Sobór Laterański IV wprowadza spowiedź uszną 

1215 – Uznano, ze podczas mszy następuje przeistoczenie chleba i wina 
w prawdziwe ciało i krew Chrystusa 

1220 – Honoriusz III nakazuje oddawanie czci hostii, takiej samej, jakiej należy się 
Bogu 

1229 – Synod w Tuluzie zakazał pod karą śmierci posiadania i czytania Pisma 
Świętego w językach narodowych. 

1252 – Innocenty IV zatwierdził stosowanie tortur oraz głodzenie ludzi posądzonych 
o herezję 

1320 – Synod w Krakowie nakazuje obchodzenie w Polsce Bożego Ciała, to jest 
Uroczystości Najświętszego Ciała i Krwi Chrystusa (łac. Sollemnitas Sanctissimi 
Corporis et Sanguinis Christi) 

1378 do 1417 - Schizma zachodnia (schizma papieska) kiedy to brak zgody 
kardynałów, kierujących się głównie pobudkami politycznymi, powodował, że do 
tytułu głowy Kościoła katolickiego rościło sobie pretensje dwóch, a nawet trzech 
papieży jednocześnie. Schizma zakończyła się, kiedy na Soborze w Konstancji 
wybrano na papieża Marcina V. 

1414 – 1418 -Sobór w Konstancji zabronił laikatowi picia wina w czasie komunii 
świętej (komunia tylko pod jedną postacią).  

1441 – Sobór Florencki wydał formalny zakaz obchodzenia soboty, jako dnia 
świętego 

1453 - Upadek Konstantynopola  i zamknięcie historii Cesarstwa Rzymskiego 
(wschodniego)  

1492 – Odkrycie Ameryki 

1517 – Martin Luter wywiesza 95 tez na drzwiach kościoła w Witenberdze, 
i w 1521 roku broni tych tez na dyspucie sejmowej w Wormacji 

1529 – Protest książąt ewangelickich na sejmie w Spirze (stąd Protestanci) 



 str. 182 

1545 – Papież Paweł III zwołuje Sobór w Trydencie który odbywa się w trzech sesjach 
do 1563 roku. Powstaje zakon Jezuitów. 

1545 – Sobór w Trydencie wywyższa kościelną tradycję, jako równą Słowu Bożemu 

1546 – Sobór Trydencki dodaje do kanonu biblijnego kilka ksiąg apokryficznych 

1618 do 1648 – Wojna Trzydziestoletnia pomiędzy państwami Świętego Cesarstwa 
Rzymskiego Narodu Niemieckiego (I Rzesza) zakończona pokojem westfalskim 

1655 – rzeź waldensów przez wojsko księcia Sabaudii. Masakra piemoncka. 

1854 – Pius IX ogłosił dogmat o Niepokalanym Poczęciu Marii 

1870 – Pius IX ogłasza dogmat o nieomylności papieskiej 

1943 – Encyklika Piusa XII  Divino offlante Spirytu (o właściwym rozwoju studiów 
biblijny) zachęcająca biblistów do tłumaczenia Pisma Świętego z „języków 
pierwotnych) 

1950 – Pius XII ogłosił dogmat o wniebowzięciu Maryi i ustanowił ją jako 
„Orędowniczkę” 

1962-65 – Sobór Watykański II stał się prawdopodobnie jednym z najważniejszych 
wydarzeń w dziejach chrześcijaństwa. Do najważniejszych postanowień i osiągnięć 
Soboru zalicza się: - reformę liturgii – uznano, że msza odprawiana będzie 
„przodem do ludu” (a nie, jak wcześniej, tyłem), a łacinę zastąpią języki narodowe 
bądź miejscowe; - przyznanie wiernym świeckim prawa do przyjmowania Komunii 
Świętej.  

 

  



 str. 183 

Lista wybranych papieży 

Wczesne średniowiecze, kształtowanie się idei papiestwa 
Wigiliusz (537-555)  

Papież nie cieszył się popularnością – był nielubiany przez Rzymian. 
W okresie pontyfikatu Wigiliusza wszedł w życie na terenie całego cesarstwa 
Kodeks Justyniana (ujednolicenie Prawa Rzymskiego wprowadzone przez 
Justyniana I Wielkiego). Pierwsza z ksiąg tego prawa dotyczyła przepisów 
prawa kościelnego. Oto fragmenty tego Kodeksu: 

Co się tyczy wszystkich innych herezji (a herezjami nazywamy te sekty, 
które wyznają i praktykują kult sprzeciwiający się katolickiemu 
i apostolskiemu Kościołowi oraz prawowiernej wierze), to chcemy, aby weszło 
w życie prawo ogłoszone przez nas i naszego boskiego ojca, w którym zostały 
ustanowione zarządzenia odnoszące się nie tylko do wspomnianych herezji, 
lecz także do Samarytan i pogan. Nikt, kto został zdeprawowany przez te 
herezje, nie może otrzymać stopni w wojsku czy pełnić urzędów publicznych 
ani też, jako nauczyciel zajmujący się jakąś dyscypliną, nie może pociągać 
umysłów osób prostych do swoich błędów i nie może czynić ich słabszymi w 
prawdziwej i czystej wierze prawowiernych. Zezwalamy, aby nauczać 
i otrzymywać publiczną pomoc finansową mogli tylko ci, którzy wyznają 
prawdziwą wiarę. 

Zabraniamy, aby wykładali jakąkolwiek naukę ci, którzy są dotknięci 
obłędem bezbożnych pogan. Niech więc żaden poganin nie udaje, że uczy 
tych, którzy na nieszczęście uczęszczają do jego szkoły, podczas gdy w 
rzeczywistości psuje tylko dusze uczniów. Nadto niech nie otrzymuje 
publicznej subwencji, ponieważ nie ma żadnego prawa wypływającego z 
boskich pism lub ustaw państwowych, by domagać się pozwolenia na tego 
rodzaju rzeczy. Jeżeli ktoś tutaj lub w prowincjach okaże się winnym tego 
przestępstwa i nie powróci natychmiast na łono naszego Kościoła razem ze 
swoją rodziną, to znaczy razem z żoną i dziećmi, podlegać będzie wyżej 
wymienionym sankcjom, ich posiadłości zostaną skonfiskowane, a oni sami 
zostaną zesłani na wygnanie. 

Justynian ustanawia prymat biskupa Rzymu nad pozostałymi 
patriarchatami – powstaje papiestwo. 

Grzegorz I Wielki  (590-604)  
Utwierdził prymat biskupa Rzymu nad pozostałymi patriarchatami, 

zwłaszcza nad biskupem Konstantynopola. We wnętrzu Kościoła łacińskiego 



 str. 184 

przywrócił karność wśród duchowieństwa i odbudował struktury 
organizacyjne. Był zwolennikiem celibatu, który w ówczesnych czasach nie 
był obligatoryjny. Stał na straży niezależności Kościoła od władz świeckich. 
Przypisano mu uporządkowanie i usystematyzowanie śpiewu liturgicznego, 
znanego później jako chorał gregoriański. Zamiast przysługujących tytułów 
jako papież podpisywał się Servus servorum Dei (łac. Sługa sług Bożych). 

Grzegorz I podzielał naukę o ogniu oczyszczającym czyli czyśćcu jako 
miejscu, w którym zmarli nie zasługujący na potępienie oczekują zbawienia. 
Doktryna ta została przyjęta przez Kościół. W czasie reformacji potwierdził ją 
Sobór trydencki i jest obowiązująca w katolicyzmie do czasów obecnych. 

Późne średniowiecze (po schizmie wschodniej 1054 r): 
Grzegorz VII (1073-1085)   

z cesarzem Henrykiem IV spierał się inwestyturę i spór wygrał upokarzając 
cesarza 
wydał „Dictatus Papae" - tekst składający się z 27 krótkich zdań, dotyczący 
m.in. prymatu papieża, jego nieograniczonej władzy 
wprowadza obligatoryjny celibat. 

Innocenty III  (1198-1216)  
powołuje zakon kaznodziejów - czyli zakon dominikanów 
wprowadza chrzest niemowląt i spowiedź douszną 

Grzegorz XI – (1370-1378)  
francuski papież, który rządzi z Awinionu; prześladuje Wiklifa; poprzedza tzw. 
Wielką schizmę zachodnią 

Jan XXIII antypapież  
Zwołał Sobór w Konstancji, na którym, wraz z Benedyktem XIII obwołano go 
antypapieżem. Na papieża wybrano wówczas Grzegorza XII, który nie dożył 
do zakończenia soboru. Inny Jan XXIII zwołał sobór Watykański II  

Marcin V – (1417-1431)  
wybrany na soborze w Konstancji jako pierwszy papież do schizmie 
zachodniej 

Czasy reformacji: 
Sykstus IV (1471-1484)  

Budował kaplicę sykstyńską 



 str. 185 

Leon X  (1513-1521)   
Erazm z Roterdamu dla niego dedykował swoje wydania greckiego 

Nowego Testamentu z 1516, 1519 roku; trafił na czasy Lutra ale chyba się nim 
nie zajmował 

Klemens VII  (1523-1534)  
 - ten, który nie chciał rozmawiać z Lutrem tylko bullą go wyklął. 

Paweł III (1534-1549)  
 - zwołuje Sobór Trydencki, na którym rozważają jak wytępić herezję. Robotę 

tą zlecono Ignacemu Loyoli i powołanemu podczas soboru Towarzystwu 
Jezusowemu (Jezuitom). Powołał komisję kardynalską, która miała opracować 
raport na temat nadużyć w Kościele, jednak zawarte w nim postulaty nigdy nie 
weszły w życie (Paweł VI umieścił ten raport na indeksie ksiąg zakazanych). 
Ponadto: uznał, że Indianie mają duszę; zreformował inkwizycję, która od tego 
czasu nosiła nazwę Świętego Oficjum, ekskomunikował Henryka VIII; zachęcał 
króla francuskiego do prześladowania hugenotów. Uznał Biblię i Tradycję za 
równorzędne źródła wiary. 

Pius V (1566-1572)  
ekskomunikował angielską królową Elżbietę, przeciwnik reformacji, skazał 
wielu włoskich protestantów na śmierć. W 1570 konstytucją Quo 
primum ustanowił Wieczny Kanon Mszy Świętej 

Grzegorz XIII (1572-1585)  
reforma kalendarza w 1582 roku; wychwalał w 1572 r. hugenotów, w noc 
św. Bartłomieja 

Sykstus V (1585-1590)  
po soborze trydenckim wydał w 1590 autoryzowaną przez siebie, pełną 
błędów Biblię - Wulgatę Sykstyńską. 

Klemens VIII (1592-1605)   
w 1592 roku wydał tzw. Wulgatę Klementyńską. 

Modernizm, antymodernizm i postmodernizm: 
Leon XIII 
Pius X  (1903-1914)   

Zachęcał do badania Pisma św. zakładając w Rzymie Papieski Instytut Biblijny 



 str. 186 

 
Pius XII, (1939-1958)  

trudny czas II Wojny Światowej, a więc czas ustosunkowania się do nazizmu, 
komunizmu, holokaustu. 
ustanawia dogmat o wniebowzięciu NMP i ogłasza ją orędowniczką wiernych 
zachęca do tłumaczenia Biblii z języków oryginalnych (nie z łaciny) 

Jan XXIII (1958-1963)  
zwołał Sobów Watykański II 

Paweł IV (1963-1978)  
dokończył sobór; uśmiechał się do komunistów 

Jan Paweł II (1978-2005) 
Miał szczególny wpływ na wydarzenia w Europie Wschodniej. Chciał 
„postawić swój Kościół w sercu nowego sojuszu religijnego, który 
zgromadziłby żydów, muzułmanów i chrześcijan w wielkiej religijnej 
armadzie. Ogłoszony świętym w obecności dwóch papieży. 

Benedykt XVI (2005 – 2013 – abdykował) 
Franciszek (2013 - ) 

wraz z wyborem Franciszka na papieża została przerwana trwająca od 913 r. 
(przez 1100 lat) tradycja, zgodnie z którą papieże przybierali imiona noszone 
przez poprzedników. Franciszek to pierwszy od 1100 lat papież 
nieeuropejczyk. 

  



 str. 187 

Istotne wydarzenia historyczne w regionie jeleniogórsko-
jaworskim po reformacji 
Pokój augsburski (1555) zawarty między cesarzem Karolem V 

a protestanckimi książętami Rzeszy w Augsburgu. Stwierdzając zasadę 
„Cuius regio. eius religio” (czyj kraj, tego religia) akceptował 
współistnienie obok siebie katolicyzmu i luteranizmu. Kończy wojnę toczącą 
się w latach 1552–1555. 

1618 – 1648: wojna 30-letnia. Pokój Westwalski. Po 1654 roku powstają trzy kościoły 
pokoju: Świdnica, Jawor i Głogów 

1655 r. Cesarz Austrowęgierski zezwala protestantom na udział w nabożeństwach 
poza granicami cesarstwa (na terenie pruskich Łużyc). Powstają kościoły 
ucieczkowe. 

1709 r. Cesarz Józef I Habsburg pod presją króla Szwecji Karola XII zezwala na 
wzniesienie 6 nowych kościołów protestanckich, zwanych kościołami łaski. 

1741 r. Fryderyk II Mądry, król Pruski wkracza na Śląsk (wojny śląskie). Protestanci 
uzyskują przywilej budowy domów modlitwy  

Polecane linki z materiałem rozszerzającym zakres informacji: 
https://www.wystawabiblii.pl/ - Opisy prezentacji w języku polskim, niemieckim, 
angielskim, rosyjskim i ukraińskim; wirtualny spacer po wystawie 

https://www.youtube.com/watch?v=zst-Qpu-Qmk – Wystawa Biblii w Katowicach 
https://www.youtube.com/watch?v=YjVCBzVF9mg – Wystawa Biblii w Gliwicach 

http://bibliepolskie.pl/ - Serwis o polskich bibliach 

http://www.psnt.pl/ - Polskie przekłady Nowego Testamentu 

https://www.youtube.com/channel/UCUiBzN3u2cUEy8dxsKLiutA/videos  
-Projekt Biblia – interesujące filmiki dotyczące Biblii 
https://izi.travel/de/690c-zapraszamy-na-wystawe-biblii-sylt/pl#c349  - audio 
przewodnik w języku polskim po niemieckiej wystawie Biblii na wyspie Sylt. 
https://youtu.be/_q8zidVb0fs  Seria wywiadów Pawła Lupy na temat mitów dotyczących 
chrześcijaństwa.  
Lee Strobel. Sprawa Chrystusa. Książka, która prowadzi czytelnika krok po kroku drogą, jaką 
przeszedł Lee Strobel – od sceptycyzmu po pewność, że zmartwychwstanie Jezusa jest faktem! 

https://jeleniagora.adwentysci.org/wystawa-biblii/ - strona informacyjna o przedmiotowej 
wystawie Biblii 



 str. 188 

https://www.youtube.com/watch?v=4iMQsb-ZY14 – Jan W.Klif REFORMACJA. 
Film ten opowiada historię Europy z perspektywy walki o wolność osobistą, 
wolność sumienia, wolność wypowiedzi, wolność zgromadzeń. Jest to czwarta 
część serii "I Zasiadł na Tronie Cesarz". Przekorna opowieść Jana W.Klifa 
o protestanckiej Reformacji. Bez upiększania, ale również bez umniejszania jej roli 
w życiu narodów i jednostek. Pokazuje Biblię jako podstawę zachodniej cywilizacji. 
W niej właśnie znajdziemy zasady wolności, bo sam Bóg Biblii nigdy nikogo nie 
zmusza do służenia mu. 
https://jeleniagora.adwentysci.org/czasy-konca/ - wykłady dotyczące proroctw biblijnych, 
które wypełnią się u kresu czasów. 

https://youtu.be/Q7c9v88q7OE - Jak Bóg mówi do człowieka? Podkast „I w co tu 
wierzyć?” 

https://podcasters.spotify.com/pod/show/adwentyscidniasiodmego/episodes/Przekad
y-Biblii-e1jo2m5 - Pogadanka na temat różnych przekładów Biblii. 

https://youtu.be/_n3BlBL-_mo - Wykłady profesora Marcina Majewskiego dotyczące 
historii Biblii. Ten konkretny link dotyczy zwojów znad Morza Martwego 

https://www.youtube.com/@Historia_Biblii – Niniejszy przewodnik po wystawie historii 
Biblii w wersji audio z ilustracjami. 

  



 str. 189 

JSZCZPLSKNZGNŁPKMŻJM 
CNMBCPRZMCWZŁSZBLDBRZM 
MRSZMRSZDBRWSK 
ZZMWŁSKJDPLSK 
ZTWMPRZWDMZŁCZMSZNRDM 
 
 
Zdognie z nanjwoymszi baniadmai 
perzporawdzomyni na bytyrijskch 
uneweniretasytch nie ma zenacznia kojnoleść 
ltier przy zpiasie denagao sołwa. Newajżanszjie 
jest to, żbey prieszwa i otatsnia lteria była na 
siwom mijscecu, ptzosałoe mgoą być w 
niaedziłe i w dszalym ciągu nie pwinono to 
sawrztać polbemórw ze zozumiernirm tksetu. 
Dzijee się tak tatgelo, że nie czamyty wyszistkch 
lteir w sołwie, ale cłae sołwa od razu. 


